
 

ปญหา - เฉลย 

 

ขอสอบ - ขอเขียน 

 

(๒๕๔๓ - ๒๕๖๖) 

 

ชั้น  จูฬอาภิธรรมิกะโท 

 

  
 

 
 
 
 
 
 
 
 

 
  

 
ปรับปรุง   พิมพครั้งท่ี  15   

2566                                                             01 - 01 - 2567   



 

ข้อสอบเก่า  คือ  ขมุทรพัยแ์ห่งปัญญา 

  
 พิมพครั้งท่ี  ๑  (๑/๒๕๕๙)   จํานวน   ๕๐  เลม / ชุด 
 พิมพครั้งท่ี  ๒  (๒/๒๕๕๙)  จํานวน   ๗๐  เลม / ชุด 
 พิมพครั้งท่ี  ๓  (๑/๒๕๖๐)  จํานวน   ๗๐  เลม / ชุด 
 พิมพครั้งท่ี  ๔  (๒/๒๕๖๐)  จํานวน   ๕๐  เลม / ชุด 
 พิมพครั้งท่ี  ๕  (๑/๒๕๖๑)  จํานวน  ๑๐๐  เลม / ชุด 
 พิมพครั้งท่ี  ๖  (๒/๒๕๖๑)  จํานวน  ๑๕๐  เลม / ชุด 
 พิมพครั้งท่ี  ๗  (๑/๒๕๖๒)  จํานวน  ๑๕๐  เลม / ชุด 
 พิมพครั้งท่ี  ๘  (๒/๒๕๖๒)  จํานวน  ๑๕๐  เลม / ชุด 
 พิมพครั้งท่ี  ๙  (๑/๒๕๖๓)  จํานวน  ๑๕๐  เลม / ชุด 
 พิมพครั้งท่ี  ๑๐  (๑/๒๕๖๔)  จํานวน  ๑๕๐  เลม / ชุด 
 พิมพครั้งท่ี  ๑๑  (๑/๒๕๖๕)  จํานวน  ๑๕๐  เลม / ชุด 
 พิมพครั้งท่ี  ๑๒  (๒/๒๕๖๕)  จํานวน  ๑๕๐  เลม / ชุด 
 พิมพครั้งท่ี  ๑๓  (๑/๒๕๖๖)  จํานวน  ๑๕๐  เลม / ชุด 
 พิมพครั้งท่ี  ๑๔  (๒/๒๕๖๖)  จํานวน  ๑๕๐  เลม / ชุด 
 พิมพครั้งท่ี  ๑๕  (๑/๒๕๖๗)  จํานวน  ๑๕๐  เลม / ชุด 

 

 
คําถาม  คําตอบเรื่องเดียวกัน  ในแตละภาคเรียนอาจมีตางกันบางเล็กนอย 

 

การพิมพ  อาจมีผิดพลาด  ตกหลนบาง  ตองขออภัยไว ณ โอกาสนี ้

 
 
 
 



 

สารบญั 
 
 ปริจเฉทที�  ๓  ปกิณณกสงัคหะ ๑  

  ๑. เวทนาสังคหะ    ๔  

  ๒. เหตสุังคหะ    ๘  

  ๓. กิจจสังคหะ   ๑๓  

  ๔. ทวารสังคหะ    ๑๗  

  ๕. อารัมมณสังคหะ    ๒๐  

  ๖. วัตถุสังคหะ ๒๕  
     

 ปริจเฉทที�  ๗  สมจุจยสงัคหะ ๒๙  

  ๑. อกุศลสังคหะ ๓๑  

  ๒. มิสสกสังคหะ   ๓๕  

  ๓. โพธิปกขิยสังคหะ ๔๐  

  ๔. สัพพสังคหะ   ๔๕  

 เพ่ิมเติมขอสอบใหม  ๒๕๖๕ - ๒๕๖๖ ๕๑  

  
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
เก็บทุกรายละเอียด   ที่จําเปน 

เก็บทุกประเด็น  ที่สําคัญ 
 เก็บไวทุกความตองการ  เพื่อคนพิเศษเชนคุณ  

 
 

เหมาะสําหรับนักศึกษาพระอภิธรรม 

ช้ัน  จูฬอาภิธรรมิกะโท 
 

ใชเปนคูมือประกอบการเรียน 
ทบทวนเร่ืองที่เรียนแลว 

เตรียมตัวสอบ 

 
 
 
 
 
 

 รวบรวมโดย 
  

พระมหาพิชิต  รตินฺธโร   ป.ธ. ๙ / ๒๕๕๖ 
อภิธรรมบัณฑิต  รุนที่ ๕๙ / ๒๕๖๕ 

  



ปริจเฉทที�  ๓  ปกิณณกสงัคหะ 
.............................................................................................................................................................................................................. 

เนื�อหาเบื�องต้น 
.............................................................................................................................................................................................................. 

๑.  คาถาสังคหะ  บาลีและคําแปล 
๒.  ปกิณณกะ + สังคหะ   แปลวา 
๓.  คําวา  นามเตปฺญาส  คือ 
๔.  แสดงมาติกาท้ัง ๖  พรอมดวยความหมาย 
๕.  ในคาถาน้ัน 

คาถาท่ี ๑  แสดงเพ่ือมุงหมายใหเปน  ปุพพานุสันธิ 
คาถาท่ี ๒  แสดงเพ่ือมุงหมายใหเปน  อปรานุสันธิ 

 
๑.  เวทนาสงัคหะ 

.............................................................................................................................................................................................................. 

๑.  คาถาแสดงเวทนา ๓  และ  ๕ 
๒.  คาถาแสดงการจําแนกจิต ๑๒๑  โดยเวทนา ๕ 
๓.  คําอธิบายในคาถาท่ี ๑  และคาถาท่ี ๒ 
๔.  อธิบายความเปนไปแหงเวทนา ๓  (อารัมมณานุภวนลักขณนัย)    
๕.  อธิบายความเปนไปแหงเวทนา ๕  (อินทริยเภทนัย) 
๖.  จําแนกจิต ๑๒๑   โดยเวทนา ๓ 
๗.  จําแนกเจตสิก ๕๒ โดยเวทนา ๕ 

 
๒.  เหตสุงัคหะ 

.............................................................................................................................................................................................................. 

๑.  คาถาแสดงเหตุ ๖  หรือ  ๙ 
๒.  ธรรมท่ีเปนเหตุ 
๓.  จําแนกเหตุ   โดยประเภทแหงอโสภณะ  โสภณะ  เปนตน 
๔.  จําแนกสเหตุกจิต   โดยเหตุ 
๕.  จําแนกเจตสิก โดยเหตุ   ท่ีวาโดย  อคหิตัคคหนนัย 
๖.  จําแนกเจตสิก โดยเหตุ   ท่ีวาโดย  คหิตัคคหนนัย 
๗.  นับจํานวนเหตุ โดยพิสดาร ๒๘๓ 
 
 



๓.  กิจจสงัคหะ 
.............................................................................................................................................................................................................. 

๑.  คาถาแสดงกิจ ๑๔  และฐาน ๑๐ 
๒.  กิจ ๑๔   พรอมท้ังความหมาย 
๓.  ฐาน ๑๐  พรอมท้ังความหมาย 
๔.  จําแนกกิจ ๑๔  โดยจิต 
๕.  จําแนกจิต   โดยกิจ ๑๔ 
๖.  จําแนกฐาน ๑๐  โดยจิต 
๗.  คาถาแสดงการจําแนกจิต  โดยกิจและฐาน 
๘.  คําอธิบายในคาถา 
๙.  จําแนกเจตสิก ๕๒  โดยกิจ ๑๔ 
๑๐. คาถาแสดงฐาน โดยพิสดาร 
๑๑. ฐานโดยพิสดาร   ๒๕ ฐาน 

 
๔.  ทวารสงัคหะ 

.............................................................................................................................................................................................................. 

๑.  ทวาร  ๖ 
๒.  คําวา  ทวาร  แปลวา 
๓.  จําแนกจิต  โดยทวาร ๖ 
๔.  จําแนกทวาริกจิต  โดยแนนอนและไมแนนอน 
๕.  คาถาแสดงการจําแนกจิต  ๕ ประเภท 
๖.  แสดงการจําแนก  เอกทวาริกจิต  ปญจทวาริกจติ  ฉทวาริกจิต  ทวารวิมุตตจิต   
     โดยแนนอนและไมแนนอน 
๗.  การจําแนกเจตสิก  โดยทวาร 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



๕.  อารมัมณสงัคหะ 
.............................................................................................................................................................................................................. 

๑.  อารมณ  ๖   
๒.  อารมณ  ๖  เหลาน้ี  แบงเปน  ๒ อยาง,   ๒ พวก   และ  ๔ ประเภท 
๓.  จําแนกทวาริกจิตและทวารวิมุตตจิต  โดยอารมณ ๖ 
๔.  คาถาแสดงจิตท่ีรับอารมณแนนอน ๔ ประเภท  และไมแนนอน ๓ ประเภท  (ปฺจวีส) 
๕.  จําแนกจิต ๖๐  หรือ  ๙๒ ดวง  ท่ีรับอารมณแนนอน  โดยอารมณ ๖  และกาล ๓ 
๖.  จําแนกจิต  ๓๑ ดวง            ท่ีรับอารมณไมแนนอน  โดยอารมณ ๖  และกาล ๓ 
๗.  อารมณพิสดาร ๒๑ 
๘.  จําแนกจิตท่ีรับอารมณ   โดยแนนอน,   ไมแนนอน 
๙.  จําแนกจิตท่ีรับอารมณ   โดยแนนอนและไมแนนอน  รวมกัน 
๑๐. จําแนกเจตสิกโดยอารมณ  ๒๑  แนนอนและไมแนนอน 

 
๖.  วตัถสุงัคหะ 

.............................................................................................................................................................................................................. 

๑.  วัตถ ุ ๖ 
๒.  คาถาแสดงการจําแนกภูมิ ๓๐  โดยวัตถุรูป ๖  และวิญญาณธาตุ ๗ 
๓.  คาถาแสดงการจําแนกจิต  ท่ีอาศัยและไมไดอาศัยวัตถุรูปเกิด  โดยแนนอนและไมแนนอน 
๔.  จําแนกวญิญาณธาตุ ๗   ท่ีเกิดในกามภูมิ ๑๑   โดยวัตถุรูป ๖ 
๕.  จําแนกวิญญาณธาตุ ๔    ท่ีเกิดในรูปภูมิ ๑๕     โดยวัตถุรูป ๓ 
๖.  วิญญาณธาตุ ๑             ท่ีเกิดในอรูปภูมิ ๔     โดยไมไดอาศัยวัตถ ุ
๗.  จําแนกจิต ๔๓     ท่ีอาศัยวัตถุรูปเกิดแนนอน    โดยวัตถุรูป ๖ 
๘.  จําแนกจิต ๔๒   ท่ีอาศัยวัตถุรูปเกิดไมแนนอน   โดยวัตถุรูป ๖ 
๙.  อรูปวิปากจิต ๔   ไมไดอาศัยวัตถุรูปเกิด   โดยแนนอน 
๑๐. จําแนกเจตสิก ๕๒  โดยวัตถุรูป ๖ 
 
 
 
 
 

  
 



ใบแทรก  หน้าที�  8   (แนวนอน) 
 

 

ปริจเฉทที�  ๗  สมุจจยสงัคหะ  
........................................................................................................................................................................................................................................................ 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  
  



  
 

เนื�อหาเบื�องต้น ๑. อกศุลสงัคหะ ๒. มิสสกสงัคหะ ๓. โพธิปักขิยสงัคหะ ๔. สพัพสงัคหะ 

๑. คาถาอนุสันธิและปฏญิญา มีธรรมอยู  ๙  หมวด คือ มีธรรมอยู  ๗  หมวด คือ มีธรรมอยู  ๗  หมวด คือ มีธรรมอยู  ๕  หมวด คือ 

    ทั้งบาลีและคําแปล ๑. อาสวะ   มี ๔   ๑. เหตุ   มี ๖    ๑. สติปฏฐาน มี ๔   ๑. ขันธ         มี ๕   
๒. คําวา  วัตถุธรรม  มว.  ๒. โอฆะ มี ๔   ๒. ฌานังคะ มี ๗    ๒. สัมมัปปธาน มี ๔   ๒. อุปาทานักขันธ  มี ๕     
๓. การนับวัตถุธรรม ๗๒  ๓. โยคะ   มี ๔   ๓. มัคคังคะ   มี ๑๒   ๓. อิทธิบาท    มี ๔   ๓. อายตนะ    มี ๑๒   

๔. สมุจจยสังคหะ  มว. ๔. คันถะ มี ๔   ๔. อินทรีย   มี ๒๒   ๔. อินทรีย    มี ๕   ๔. ธาต ุ        มี ๑๘   
๕. วจนัตถะของสมุจจยสงัคหะ ๕. อุปาทาน   มี ๔   ๕. พละ มี ๙    ๕. พละ มี ๕   ๕. อริยสัจจะ   มี ๔   

๖. พระอนุรุทธาจารย  แสดง ๖. นีวรณะ มี ๖   ๖. อธิบดี   มี ๔    ๖. โพชฌงค   มี ๗   (ไมนับรวมอุปาทานักขันธ) ** 
การจําแนกวัตถุธรรม ๗๒ นั้น ๗. อนุสัย     มี ๗   ๗. อาหาร มี ๔    ๗. มัคคังคะ มี ๘    

ออกเปน  ๔  หมวด  คือ ๘. สังโยชน   มี ๑๒     

   ๑. อกุศลสังคหะ  (พระสูตร ๑๐  อภิธรรม ๑๐)      

   ๒. มิสสกสังคหะ ๙. กิเลส มี ๑๐     

   ๓. โพธิปกขิยสังคหะ วาโดยหมวดมี ๙ วาโดยหมวดมี ๗ วาโดยหมวดมี ๗ วาโดยหมวดมี ๕ 
   ๔. สัพพสังคหะ วาโดยประเภทมี ๕๕ วาโดยประเภทมี ๖๔ วาโดยประเภทมี ๓๗ วาโดยประเภทมี ๓๙ **  

 วัตถุธรรมที่แสดงไวใน วัตถุธรรมที่แสดงไวใน วัตถุธรรมที่แสดงไวใน วัตถุธรรมที่แสดงไวใน 
 อกุศลสังคหะมี  ๑๔  คือ   มิสสกสังคหะมี  ๓๖  คือ โพธิปกขิยสังคหะมี  ๑๔ สัพพสังคหะมี  ๗๒  คือ 

มว. = หมายความวา อกุศลเจตสิก ๑๔ จิต ๑  เจตสิก ๒๖  รูป ๙ คือ  จิต ๑  เจตสิก ๑๓   จิต ๑  เจตสิก ๕๒ 
25 - 06 - 2565    นิปผันนรูป ๑๘ นิพพาน ๑ 

 

ปริจเฉทที�  ๗  สมุจจยสงัคหะ 



๑ 

ปริจเฉทที�  ๓ 

ปกิณณกสงัคหะ 
..................................................................................................................................................................................................................................................................... 

 

1.  จงแสดงคาถาสังคหะของมาติกาท้ัง ๖  และคําปฏิญญา  ท้ังบาลีและคําแปล   (2/66)  
..................................................................................................................................................................................................................................................................... 

๑.  คาถาที�แสดงมาติกาทั �ง  ๖   และคาํปฏิญญานั�น   แสดงว่าอย่างไร    

  ให้แปลมาด้วย                 (2/60,  2/61,  1/65,  1/66)……….หนา 1) 

ตอบ   คาถาท่ีแสดงมาติกาท้ัง  ๖  และคําปฏิญญาน้ัน  คือ                  
  สมฺปยุตฺตา  ยถาโยคํ  เตปฺญาส  สภาวโต 
  จิตฺตเจตสิกา  ธมฺมา  เตสนฺทานิ  ยถารหํ 
  เวทนาเหตุโต  กิจจฺ-  ทฺวาราลมฺพนวตฺถุโต 
  จิตฺตุปฺปาทวเสเนว  สงฺคโห  นาม  นียเต. 
 สภาวธรรม  ๕๓  คือ  จิตและเจตสิก  ชื่อวา  นามเตปฺญาส   

วาโดยลักษณะของตนๆ  ประกอบดวย  เอกุปฺปาทตา  เปนตน  ตามท่ีประกอบได   
ดังแสดงแลวโดยพิสดาร  (ในปริจเฉทท่ี ๒) 

 บัดน้ี  ขาพเจาจะแสดงปกณิณกสังคหะของจิตและเจตสิก  วาดวยอํานาจแหงการเกิดขึ้น 
ของจิต  โดยประเภทแหงเวทนา  เหตุ  กจิจ  ทวาร  อารมณ  และวัตถุ  ตามสมควร 

  

๒.    จงแปลคาถาดงัต่อไปนี�      สมปฺยตฺุตา  ยถาโยค ํ ฯลฯ  สงฺคโห  นาม  นียเต.        

ตอบ แปลคาถาดังตอไปน้ี                       (1/60,  2/62,  2/63,  2/65)………..หนา 1)    

 สภาวธรรม  ๕๓  คือ  จิตและเจตสิก  ชื่อวา  นามเตปฺญาส    
วาโดยลักษณะของตนๆ  ประกอบดวย  เอกุปฺปาทตา  เปนตน  ตามท่ีประกอบได   
ดังแสดงแลวโดยพิสดาร  (ในปริจเฉทท่ี ๒) 

 บัดน้ี  ขาพเจาจะแสดงปกณิณกสังคหะของจิตและเจตสิก  วาดวยอํานาจแหงการเกิดขึ้น 
ของจิต  โดยประเภทแหงเวทนา  เหตุ  กจิจ  ทวาร  อารมณ  และวัตถุ  ตามสมควร 

 
 
 
  

 

 
 

เลขหนาหนังสือปริจเฉทท่ี ๓,  ๗   อางอิงตามหลักสูตร   พิมพคร้ังท่ี ๘ / ๒๕๕๖ 
เลขหนาหนังสือ   หลักสูตรปญหาและเฉลย                 พิมพคร้ังท่ี ๑๐ / ๒๕๕๕ 
 



๒ 

๓.  ปริจเฉทที�  ๓   เรียกว่า   ปกิณณกสงัคหะนั�น   เพราะเหตใุด      

(1/61,  1/62,  2/64,  1/65)………..หนา 2) 

ตอบ ปริจเฉทท่ี  ๓  เรียกวา  ปกิณณกสังคหะน้ัน  เพราะเหตุวา   
การแสดงสงเคราะหจิต  เจตสิก  โดยเร่ียรายท่ัวไป  คือ  แสดงสงเคราะห 
โดยประเภทแหงเวทนาบาง  เหตุบาง  กิจบาง  ทวารบาง  อารมณบาง  วัตถุบาง    
เพราะเหตุน้ี  ปริจเฉทท่ี  ๓  จงึเรียกวา  ปกิณณกสังคหะ 

 

๔. คาํว่า   ปกิณณกสงัคหะ   แปลว่ากระไร             (2/46)……….หนา 2) 

ว่าโดยมาติกาแล้วมีเท่าไร   คืออะไรบ้าง 

ตอบ คําวา  ปกิณณกสังคหะ  แปลวา   
การแสดงสงเคราะหจิต  เจตสิก  โดยเร่ียรายท่ัวไป  คือ แสดงสงเคราะห 
โดยประเภทแหงเวทนาบาง  เหตุบาง  กิจบาง  ทวารบาง  อารมณบาง  วัตถุบาง 

 เม่ือวาโดยมาติกาแลว  มี  ๖  อยาง  คือ   
 ๑. เวทนาสังคหะ    ๒. เหตุสังคหะ    ๓. กิจจสังคหะ   
 ๔. ทวารสังคหะ    ๕. อารัมมณสังคหะ    ๖. วัตถุสังคหะ 
 

๕. ให้แสดงมาติกาทั �ง  ๖  พร้อมด้วยความหมาย           

ตอบ แสดงมาติกาท้ัง  ๖  พรอมดวยความหมาย          (1/58,  2/58,  1/59,  1/61,  2/64) 

๑. เวทนาสังคหะ    การสงเคราะหจิต  เจตสิก  โดยประเภทแหงเวทนา ๓  หรือ  ๕ 
๒. เหตุสังคหะ         การสงเคราะหจิต  เจตสิก  โดยประเภทแหงเหตุ ๖ 
๓. กจิจสังคหะ         การสงเคราะหจิต  เจตสิก  โดยประเภทแหงกิจ ๑๔  และฐาน ๑๐ 
๔. ทวารสังคหะ      การสงเคราะหจิต  เจตสิก  โดยประเภทแหงทวาร ๖ 
๕. อารัมมณสังคหะ  การสงเคราะหจิต  เจตสิก  โดยประเภทแหงอารมณ ๖ 
๖. วัตถุสังคหะ      การสงเคราะหจิต  เจตสิก  โดยประเภทแหงวัตถุ ๖ 

 

๖.  นามเตป�ฺาส   คือสภาวธรรม  ๕๓  นั�น   ได้แก่อะไร             

อธิบายลกัษณะอาการของตนพอสงัเขป          (1/59)……….หนา 2) 

ตอบ นามเตปฺญาส  คือ  สภาวธรรม  ๕๓  น้ัน   
  ไดแก  จิต ๑  เจตสิก ๕๒   น้ีนับโดยลักษณะอาการของตนๆ  คือ   

จิต ๘๙  น้ัน  เม่ือวาโดยลักษณะแลว  มีลักษณะอยางเดียว  คือ  มีการไดรับอารมณ 
อยูเสมอ  เปนลักษณะเหมือนกันหมด  (อารมฺมณวิชานนลกฺขณา)  ฉะน้ัน  จึงนับเปน ๑ 

 สวนเจตสิก  ๕๒  ดวงน้ัน  มีลักษณะของตนโดยเฉพาะๆ  ไมเหมือนกัน   
เชน   ผัสสเจตสิก   มีลักษณะกระทบอารมณ   (ผุสนลกฺขณา)   

เวทนาเจตสิก   มีลักษณะเสวยอารมณ     (อนุภวนลกฺขณา)  ดังน้ีเปนตน     
ฉะน้ัน  เม่ือรวมจิตและเจตสิกเขาแลว  จึงเรียกวา  นามเตปฺญาส  คือ  สภาวธรรม ๕๓ 

 

 



๓ 

๗. นามเตปฺาส   คือ  สภาวธรรม  ๕๓  นั�น   ได้แก่อะไร               (1/55 ) 

           และให้แสดงประเภทของเวทนาโดยนัยทั �ง  ๒  นั�นด้วย           (หนา 2,  4) 

ตอบ นามเตปฺาส  คือ  สภาวธรรม  ๕๓  น้ัน   
ไดแก  จิตท้ังหมด  วาโดยลักษณะแลวนับรวมเปน ๑   เจตสิก ๕๒     
และ  ประเภทของเวทนาโดยนัยท้ัง  ๒  น้ัน  คือ 
๑. อารัมมณานุภวนลักขณนัย   คือ  อาการเปนไปแหงการเสวยอารมณ 

    ๒. อินทริยเภทนัย     คือ  การเปนใหญ   เปนผูปกครอง 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



๔ 

เวทนาสงัคหะ 
..................................................................................................................................................................................................................................................................... 

 

๘.      เวทนาสงัคหะ   หมายความว่าอย่างไร     

และเมื�อนับเป็นนัยๆ  แล้ว   มีกี�นัย   คืออะไรบ้าง            (2/46)………..หนา 3) 

ตอบ เวทนาสังคหะ  หมายความวา   การแสดงสงเคราะหจิต  เจตสิก  โดยประเภทแหงเวทนา   
ชื่อวา  เวทนาสังคหะ    และเม่ือวาโดยนัยแลว  มี  ๒  นัย  คือ  

 ๑. อารัมมณานุภวนลักขณนัย   คือ  อาการเปนไปแหงการเสวยอารมณ  
 ๒. อินทริยเภทนัย      คือ  การเปนใหญ   เปนผูปกครอง 
 

๙.  ให้แปลคาถาดงัต่อไปนี�          (2/58,  1/61,  1/62,  1/66,  2/66)………..หนา 3)       

สุขํ  ทุกฺขมุเปกฺขาติ  ติวิธา  ตตฺถ  เวทนา 

โสมนสฺสํ  โทมนสฺส-  มิติ  เภเทน  ปฺจธา. 
 

ตอบ คาถาน้ีแปลความวา   
ในเวทนาสังคหะน้ัน  วาโดยอารัมมณานุภวนลักขณะ   
คือ  ลักษณะแหงการเสวยอารมณแลว  มีเวทนา  ๓  อยาง  คือ   
๑. สุขเวทนา    ๒. ทุกขเวทนา    ๓. อุเบกขาเวทนา   
วาโดยอินทริยเภท   คือ  ประเภทแหงอินทรียแลว  มีเวทนา  ๕  อยาง  คือ   
๑. สุขเวทนา   ๒. ทุกขเวทนา   ๓. โสมนัสเวทนา   ๔. โทมนัสเวทนา   ๕. อุเบกขาเวทนา 

 

๑๐.  จงแปลคาถาต่อไปนี�                   (2/44,  2/48 )………..หนา 3) 

สุขเมกตฺถ  ทุกฺขฺจ      โทมนสฺสํ  ทฺวเย  ฐิตํ 

ทฺวาสฏฐีสุ  โสมนสฺสํ      ปฺจปฺญาสเกตรา. 
 

ตอบ สุขเวทนา  และทุกขเวทนา  ประกอบอยูในกายวิญญาณจิต  อยางละ  ๑  ดวง   
โทมนัสเวทนา   ประกอบอยูในจิต   ๒  ดวง   
โสมนัสเวทนา   ประกอบอยูในจิต  ๖๒  ดวง   
เวทนาท่ีนอกจากน้ี  คือ  อุเบกขาเวทนา  ประกอบอยูในจิต  ๕๕  ดวง   

 
 
 
 
 
 
 
 



๕ 

(11)   แสดงอาการเปนไปแหงเสวยอารมณของสัตวท้ังหลาย  มีกี่อยาง  อะไรบาง     (2/62) 
..................................................................................................................................................................................................................................................................... 

๑๑. ให้อธิบายความเป็นไปแห่งประเภทเวทนา  ๓   มาด ู            (1/48,  2/55,  1/56,  2/56)   

ตอบ ความเปนไปแหงประเภทเวทนา  ๓   มีดังน้ี           (1/60,  2/60,  2/63,  2/65)………..หนา 4) 

การเสวยอารมณของสัตวท้ังหลายน้ัน  ยอมมีอยู  ๓  อยางดวยกัน  คือ 
 ๑. ในขณะท่ีเสวยอารมณอยูน้ัน  บางทีก็รูสึกสบาย  เรียกวา  สุขเวทนา 
 ๒. ในขณะท่ีเสวยอารมณอยูน้ัน  บางทีก็รูสึกไมสบาย  เรียกวา  ทุกขเวทนา 
 ๓. ในขณะท่ีเสวยอารมณอยูน้ัน  บางทีก็รูสึกเฉยๆ  ไมใชสุข  ไมใชทุกข  

เรียกวา  อุเบกขาเวทนา 
 

๑๒. ให้อธิบายประเภทแห่งเวทนา  ๕   คือ   อินทริยเภทนัย        (2/59)………..หนา 4) 

ตอบ การเสวยอารมณของสัตวท้ังหลายน้ี  เกี่ยวดวยกายบาง  เกี่ยวดวยใจบาง   
เกี่ยวดวยกาย   มี  ๒    คือ   รูสึกสบาย  และไมสบาย   
เกี่ยวดวยใจ     มี  ๓    คือ   รูสึกสบาย  ไมสบาย  และเฉยๆ   
รวมมี  ๕  คือ...................... 

๑. ความรูสึกสบายท่ีเกี่ยวดวยกายน้ัน เวทนาเจตสิกท่ีอยูใน  สุขสหคตกายวิญญาณจิต    

เปนใหญเปนผูปกครอง  เรียกวา  สุขเวทนา 
๒. ความรูสึกไมสบายท่ีเกีย่วดวยกายน้ัน  เวทนาเจตสิกท่ีอยูใน  ทุกขสหคตกายวิญญาณจิต   

เปนใหญเปนผูปกครอง  เรียกวา  ทุกขเวทนา 
๓. ความรูสึกสบายท่ีเกี่ยวดวยใจน้ัน  เวทนาเจตสิกท่ีอยูใน  โสมนัสสหคตจิต   

เปนใหญเปนผูปกครอง  เรียกวา  โสมนัสเวทนา 
๔. ความรูสึกไมสบายท่ีเกีย่วดวยใจน้ัน    เวทนาเจตสิกท่ีอยูใน  โทสมูลจิต   

เปนใหญเปนผูปกครอง  เรียกวา  โทมนัสเวทนา 
๕. ความรูสึกเฉยๆ  น้ัน    เวทนาเจตสิกท่ีอยูใน  อุเบกขาสหคตจิต   

เปนใหญเปนผูปกครอง  เรียกวา  อุเบกขาเวทนา 
 

๑๓.    ให้จาํแนกจิต  ๑๒๑   โดยเวทนา  ๓  มาด ู                (1/61,  2/61,  2/63,  2/64) 

ตอบ จําแนกจิต  ๑๒๑  โดยเวทนา  ๓  ดังน้ี  คือ                             (………..หนา 5) 

๑. จิตท่ีเกิดพรอมดวยสุขเวทนา มี ๖๓ คือ  สุขสหคตกายวิญญาณจิต ๑  โสมนัสสหคตจิต ๖๒ 
๒. จิตท่ีเกิดพรอมดวยทุกขเวทนา   มี  ๓   คือ  ทุกขสหคตกายวญิญาณจิต ๑  โทสมูลจิต ๒ 
๓. จิตท่ีเกิดพรอมดวยอุเบกขาเวทนา มี ๕๕ คือ  อุเบกขาสหคตจิต ๕๕ 
 
      
   
   
 



๖ 

๑๔.  ให้แสดงจาํนวนเจตสิกดงัต่อไปนี�              (1/43)………..เฉลยหนา 78) 

 ๑. เจตสิกท่ีเกดิพรอมดวยเวทนาอยางเดียว  
 ๒. เจตสิกท่ีเกิดพรอมดวยเวทนา ๒ 
 ๓. เจตสิกท่ีเกิดพรอมดวยเวทนา ๓  
 ๔. เจตสิกท่ีเกิดพรอมดวยเวทนา ๔ 
 ๕. เจตสิกท่ีเกิดพรอมดวยเวทนา ๕ 
 ๖. เจตสิกท่ีไมไดเกดิพรอมดวยเวทนา 
 ๗. เจตสิกท่ีเกิดพรอมดวยโสมนัสเวทนาได   แตเกิดพรอมดวยอุเบกขาเวทนาไมได 
 ๘. เจตสิกท่ีเกิดพรอมดวยอุเบกขาเวทนาได   แตเกิดพรอมดวยโสมนัสเวทนาไมได 
 ๙.   เจตสิกท่ีเกดิพรอมดวยโสมนัสเวทนา   และอุเบกขาเวทนาไดท้ังสอง 
 ๑๐. เจตสิกท่ีเกดิพรอมดวยโสมนัสเวทนา   และอุเบกขาเวทนาไมไดท้ังสอง 

ตอบ  
๑. เจตสิกท่ีเกดิพรอมดวยเวทนาอยางเดียว  มี  ๖  ดวง  คือ   
       ปติเจตสิก ๑   โทจตุกเจตสิก ๔   วจิิกจิฉาเจตสิก ๑   
๒. เจตสิกท่ีเกิดพรอมดวยเวทนา  ๒   มี  ๒๘  ดวง  คือ  โลติกเจตสิก ๓   โสภณเจตสิก ๒๕ 
๓. เจตสิกท่ีเกิดพรอมดวยเวทนา  ๓   มี  ๑๑  ดวง  คือ  ปกิณณกเจตสิก ๕  (เวนปติ)  
                  โมจตุกเจตสิก ๔  ถีทุกเจตสิก ๒ 
๔. เจตสิกท่ีเกิดพรอมดวยเวทนา  ๔  ไมมี 
๕. เจตสิกท่ีเกิดพรอมดวยเวทนา  ๕  มี  ๖  ดวง  คือ  สัพพจิตตสาธารณเจตสิก ๖ (เวนเวทนา) 
๖. เจตสิกท่ีไมไดเกดิพรอมดวยเวทนา มี  ๑  ดวง  คือ  เวทนาเจตสิก 
๗. เจตสิกท่ีเกิดพรอมดวยโสมนัสเวทนาได  แตเกิดพรอมดวยอุเบกขาเวทนาไมได  
                 ไดแก   ปติเจตสิก 
๘. เจตสิกท่ีเกิดพรอมดวยอุเบกขาเวทนาได  แตเกิดพรอมดวยโสมนัสเวทนาไมได    
                 ไดแก   วิจิกิจฉาเจตสิก 
๙.  เจตสิกท่ีเกิดพรอมดวยโสมนัสเวทนา  และอุเบกขาเวทนาไดท้ังสอง    
                ไดแก   เจตสิก ๔๕  (เวน เวทนา  ปติ  โทจตุกเจตสิก ๔  วิจกิิจฉา) 
๑๐. เจตสิกท่ีเกดิพรอมดวยโสมนัสเวทนา  และอุเบกขาเวทนาไมไดท้ังสอง   
                  ไดแก   โทจตุกเจตสิก ๔  
 
 
 
 
 
 
 



๗ 

๑๕.  เจตสิกที�เกิดพร้อมด้วยเวทนาอย่างเดียว   มีกี�ดวง    คืออะไรบ้าง    

และเกิดพร้อมด้วยเวทนาอะไร                       (2/44,  1/65) 

ตอบ  เจตสิกท่ีเกดิพรอมดวยเวทนาอยางเดียว  มี  ๖  ดวง  คือ   
โทจตุกเจตสิก ๔  เกิดพรอมดวยโทมนัสเวทนาอยางเดียว   
วิจิกิจฉาเจตสิก ๑  เกิดพรอมดวยอุเบกขาเวทนาอยางเดียว   
ปติเจตสิก ๑   เกิดพรอมดวยโสมนัสเวทนาอยางเดียว 

 

๑๖.  เจตสิกที�เกิดพร้อมด้วยเวทนา  ๓   มีเท่าไร    คืออะไรบ้าง   จงแสดงมาด ู 

และให้บอกชื�อเวทนามาด้วย                 ( 2/46 ) 

ตอบ เจตสิกท่ีเกดิพรอมดวยเวทนา  ๓  มี  ๑๑  ดวง  คือ   
ปกิณณกเจตสิก ๕  (เวนปติ)   โมจตุกเจตสิก ๔   ถทุีกเจตสิก ๒    
เกิดพรอมดวยโสมนัสเวทนา  โทมนัสเวทนา  และอุเบกขาเวทนา 

 

๑๗.    ในบรรดาจิตทั �ง  ๔  ชาตินั�น                   (2/48)………..เฉลยหนา 80) 

 ๑. จิตท่ีเปนกุศลชาติ      เกดิพรอมดวยเวทนาไดเทาใด   คืออะไรบาง 
 ๒. จิตท่ีเปนอกุศลชาติ    เกดิพรอมดวยเวทนาไดเทาใด   คืออะไรบาง 
 ๓. จิตท่ีเปนวิปากชาติ    เกดิพรอมดวยเวทนาไดเทาใด   คืออะไรบาง 
 ๔. จิตท่ีเปนกริยาชาติ    เกดิพรอมดวยเวทนาไดเทาใด   คืออะไรบาง 
ตอบ  ในบรรดาจิตท้ัง  ๔  ชาติน้ัน  
๑. จิตท่ีเปนกุศลชาติ   เกิดพรอมดวยเวทนาได  ๒  คือ  โสมนัสเวทนา  และอุเบกขาเวทนา 
๒. จิตท่ีเปนอกุศลชาติ   เกิดพรอมดวยเวทนาได  ๓  คือ  โสมนัสเวทนา  โทมนัสเวทนา   

และอุเบกขาเวทนา 
๓. จิตท่ีเปนวิปากชาติ   เกิดพรอมดวยเวทนาได  ๔  คือ  สุขเวทนา  ทุกขเวทนา   

โสมนัสเวทนา  และอุเบกขาเวทนา 
๔. จิตท่ีเปนกริยาชาติ   เกิดพรอมดวยเวทนาได  ๒  คือ  โสมนัสเวทนา  และอุเบกขาเวทนา 

 
  
  
  
  
 
 
 
 
 



๘ 

เหตสุงัคหะ 
..................................................................................................................................................................................................................................................................... 

 

๑๘. คาํว่า   เหต ุ  หมายความว่ากระไร   และผลที�เกิดจากเหตนัุ�น  ได้แก่อะไร           

ตอบ คําวา  เหตุ  หมายความวา  เปนธรรมท่ีใหผลเกิดขึน้               (2/55)….…..หนา 7) 

และใหผลธรรมน้ันต้ังม่ันในอารมณ  และใหเจริญขึ้นได   
ผลท่ีเกิดจากเหตุน้ัน  ไดแก  กายกรรม  วจีกรรม  มโนกรรม   
ท่ีเปนกุศลบาง  อกุศลบาง  อพยากตะบาง   

 

๑๙.   ให้แสดงถึงผลธรรมที�ตั �งมั �นได้ในอารมณ์   และเจริญขึ�นได้ในอารมณ์    

โดยอาศยัเหต ุ              (2/51,  1/62)………..หนา 9) 

ตอบ เหตุท่ีทําใหผลธรรมต้ังม่ันไดในอารมณน้ัน คือ  เม่ือตาเห็นรูป  หูไดยินเสียง  เปนตน   
ตลอดจนถึงจิตคิดนึกเร่ืองราวตางๆ  แลว   อกุศลจติ หรือ กุศลจิต  ยอมเกิดขึน้ 
และยึดเอาอารมณตางๆ  เหลาน้ันไวอยางม่ันคง   น้ีแหละ  คือเปนผลท่ีต้ังม่ันในอารมณ 
อันเกิดจากเหตุเหลาน้ัน 

 เหตุท่ีทําใหผลธรรมเจริญขึ้นไดน้ัน  คือ  เม่ือจิตท่ียดึเอาอารมณตางๆ  น้ัน   
คอยๆ  มีกําลังมากขึ้นๆ  หมายความวา  โลภะก็ด ี โทสะก็ด ี หรือ สัทธาเปนตน  เหลาน้ันก็ด ี   

  เม่ือขณะแรกท่ีเกิดขึ้นน้ัน  ยังมีกําลังออนอยู  ยังไมทําใหลุลวงไปถึงทุจริตหรือสุจริตได    
แตคร้ันเม่ือมีกําลังมากขึ้นแลว  ยอมสามารถทําใหผูน้ันกระทําทุจริตหรือสุจริต   
ในบรรดาทุจริต ๑๐  หรือสุจริต ๑๐ น้ันลงไปได   น้ีแหละ  คือเปนผลท่ีเจริญขึน้ 
ดวยอาศัยเหตุเหลาน้ัน              

 

๒๐.  ให้แสดงการจาํแนกสเหตุกจิต   โดยเหต ุ            

(2/60,  2/62,  2/64,  2/65,  1/66)………..หนา 10) 

ตอบ การจําแนกสเหตุกจิตโดยเหตุ    ในสเหตุกจิต ๗๑  หรือ ๑๐๓  น้ัน  
เอกเหตุกจิต  จิตท่ีมีเหตุ ๑   มี  ๒  ดวง  คือ                              

โมหมูลจิต ๒  มีเหตุ  ๑   คือ  โมหเหตุ 
ทวิเหตุกจิต   จิตท่ีมีเหตุ ๒   มี  ๒๒  ดวง  คือ   

โลภมูลจิต ๘    มีเหตุ  ๒   คือ  โลภเหตุ    โมหเหตุ 
โทสมูลจิต ๒   มีเหตุ  ๒   คือ  โทสเหตุ    โมหเหตุ   

                 ญาณวิปปยุตตจิต ๑๒  มีเหตุ  ๒   คือ  อโลภเหตุ   อโทสเหตุ 
ติเหตุกจิต    จิตท่ีมีเหตุ ๓  มี  ๔๗  หรือ  ๗๙  ดวง  คือ 
กามาวจรญาณสัมปยุตตจิต ๑๒ 

  มหัคคตจิต  ๒๗        มีเหตุ  ๓   คือ  อโลภเหตุ   อโทสเหตุ   อโมหเหตุ  
  โลกุตตรจิต ๘  หรือ ๔๐    
  



๙ 

๒๑. เมื�อจาํแนกจิตโดยเหตุ  ๖  แล้ว  มีแต่อเหตุกจิต  เอกเหตุกจิต  ทวิเหตุกจิต  

ติเหตกุจิต    ส่วนจตเุหตกุจิต  ปัญจเหตกุจิต  ฉเหตุกจิต  นั�นไม่มี    

ที�เป็นเช่นนี� เพราะเหตใุด          (2/59,  1/60,  2/63,  2/66)…….…..เฉลยหนา 84) 

ตอบ การท่ีจตุเหตุกจิต  ปญจเหตุกจิต  ฉเหตุกจิต  ไมมีน้ัน  เพราะ................   
อกุศลเหตุ   มีเพียง  ๓   กุศลเหตุและอัพยากตเหตุ  ก็มีเพียง  ๓   
ธรรมดาอกุศลเหตุ  กับกุศลเหตุ  หรือกับอัพยากตเหตุน้ัน  เกดิขึ้นพรอมกัน 
ในจิตดวงเดยีวกันไมได   ฉะน้ัน  จตุเหตุกจิต  ปญจเหตุกจิต  ฉเหตุกจิต  จงึไมมี    

 

๒๒.  ให้แสดงความแตกต่างกนัระหว่าง  อเหตุกจิต  กบัสเหตกุจิต        

(1/56,  1/57,  2/59,  1/60,  2/66)……..เฉลยหนา 85) 
ตอบ ความแตกตางกนัระหวาง   อเหตุกจิต  กับสเหตุกจิต  น้ัน  คือ       
๑.  อเหตุกจิต    จิตท่ีไมมีเหตุน้ัน  มีกําลังออน    ไมม่ันคงในการรับอารมณ 
     สเหตุกจิต    จิตท่ีมีเหตุ         มีกําลังเขมแข็ง   ม่ันคงในการรับอารมณ 
๒.  อเหตุกจิต    เม่ือวาโดยชาติแลว  มี  ๒  ชาติ  คือ  วิปากชาติ กบั กริยาชาติ 
     สเหตุกจิต    เม่ือวาโดยชาติแลว  มี  ๔  ชาติ  คือ  กุศลชาติ  อกุศลชาติ  วิปากชาติ  กริยาชาติ 
๓.  อเหตุกจิต    เปนกามพวกเดียว 
     สเหตุกจิต    เปนกามะ  มหัคคตะ  และโลกุตตระ  ไดท้ัง  ๓ 
๔.  อเหตุกจิต   เปนโลกียะ 
     สเหตุกจิต    เปนโลกียะ  และโลกุตตระ  ไดท้ัง  ๒    
 

๒๓.    อโลภะ  อโทสะ   ที�ประกอบกบัญาณวิปปยตุตจิตนั�น   เป็นเจตสิกพวกไหน  

     อโลภะ  อโทสะ   ที�ประกอบกบัญาณสมัปยตุตจิตนั�น   เป็นเจตสิกพวกไหน  

    และติเหตุกเจตสิก  ๓๕  ดวงนั�น   ได้แก่อะไรบ้าง          

เหต ุ ๓  นั�นคืออะไร    ให้แสดงตามคหิตคัคหนนัย            

(1/59,  2/60,  1/61,  2/62,  1/65,  2/65,  1/66)……..เฉลยหนา 87) 

ตอบ อโลภะ  อโทสะ  ท่ีประกอบกับญาณวิปปยุตตจิตน้ัน   เปนเจตสิกพวก  เอกเหตุกเจตสิก 
 อโลภะ  อโทสะ  ท่ีประกอบกับญาณสัมปยุตตจิตน้ัน   เปนเจตสิกพวก  ทวิเหตุกเจตสิก   

และ  ติเหตุกเจตสิก ๓๕  ดวงน้ัน  ไดแก  อัญญสมานเจตสิก ๑๓  โสภณเจตสิก ๒๒  
(เวนอโลภะ  อโทสะ  ปญญา)  ท่ีประกอบกับญาณสัมปยุตตจิต      
เหตุ  ๓  น้ัน  คือ  อโลภเหตุ  อโทสเหตุ  อโมหเหตุ 

  
 
 
 
 
 



๑๐ 

๒๔.   จงอธิบายปรมตัถธรรมที�เป็นมลูรากของจิต  เจตสิก  รปู  ในหวัข้อต่อไปนี�       

ก.  ปรมัตถธรรมท่ีเปนมูลรากของจิต  เจตสิก  รูป  ไดแกอะไรบาง                  (1/45) 

ข.  ปรมัตถธรรมท่ีเปนมูลรากของจิต  เจตสิก  รูป  เหลาน้ันชื่อวาอะไร         (หนา 8 - 9) 

ค.  ผลท่ีเกดิจากเหตุ  ไดแกอะไรบาง 
ง.  เหตุท่ีเกดิในปุถุชน  มีเทาไร  อะไรบาง 
เหตุท่ีเกิดในโสดาบันบุคคล มีเทาไร  อะไรบาง 
เหตุท่ีเกิดในอนาคามีบุคคล มีเทาไร  อะไรบาง 
เหตุท่ีเกิดในพระอรหันต มีเทาไร  อะไรบาง 

 ตอบ 
   ก.   ไดแก  เจตสิก ๖ ดวง  คือ  โลภะ  โทสะ  โมหะ  อโลภะ  อโทสะ  อโมหะ 
   ข.  ชื่อวา  เหตุ 
   ค. ไดแก  กายกรรม  วจกีรรม  มโนกรรม  ท่ีเปนกุศลบาง  อกุศลบาง  อัพยากตะบาง 
   ง. เหตุท่ีเกิดในปุถชุน มี  ๖  ไดแก  โลภะ  โทสะ  โมหะ  อโลภะ  อโทสะ  อโมหะ 
   เหตุท่ีเกดิในโสดาบันบุคคล มี  ๖   ไดแก  โลภะ  โทสะ  โมหะ  อโลภะ  อโทสะ  อโมหะ 
   เหตุท่ีเกดิในอนาคามีบุคคล มี  ๕ ไดแก  โลภะ  .............   โมหะ  อโลภะ  อโทสะ  อโมหะ 
   เหตุท่ีเกดิในพระอรหันต มี  ๓ ไดแก  อโลภเหตุ   อโทสเหตุ   อโมหเหตุ 
    

๒๕.  ให้แสดงเหตทีุ�เกิดแก่บคุคลดงัต่อไปนี�            (2/43)………..เฉลยหนา 82) 

 ๑. เหตุท่ีเกิดแกพระอนาคามีได    แตเกิดแกพระอรหันตไมได 
 ๒. เหตุท่ีเกิดแกพระอรหันตได     แตเกิดแกพระอนาคามีไมได 
 ๓. เหตุท่ีเกิดแกพระอนาคามี    และ พระอรหันตไดท้ังสอง 
 ๔. เหตุท่ีเกิดแกพระอนาคามี    และ พระอรหันตไมไดท้ังสอง 
ตอบ แสดงเหตุท่ีเกิดแกบุคคลดงัตอไปน้ี 
๑. เหตุท่ีเกิดแกพระอนาคามีได   แตเกดิแกพระอรหันตไมได   ไดแก  โลภเหตุ  โมหเหตุ 
๒. เหตุท่ีเกิดแกพระอรหันตได    แตเกิดแกพระอนาคามีไมได  ไมมี 
๓. เหตุท่ีเกิดแกพระอนาคามี   และพระอรหันตไดท้ังสอง ไดแก  อโลภเหตุ  อโทสเหตุ  อโมหเหตุ 
๔. เหตุท่ีเกิดแกพระอนาคามี   และพระอรหันตไมไดท้ังสอง   ไดแก  โทสเหตุ 
 

๒๖.  เหตโุดยพิสดาร   มีจาํนวนเท่าไร   คืออะไรบ้าง         (1/43)………..หนา 15) 

ตอบ เหตุโดยพิสดาร  มีจํานวน  ๒๘๓  คือ  
   อกุศลเหตุ ๒๒    กุศลเหตุ ๑๐๗    วิปากเหตุ ๑๐๗    กริยาเหตุ ๔๗ 
 
 
 
 



๑๑ 

๒๗. จงบอกชื�อของจิต   เจตสิก   ตามลาํดบัดงัต่อไปนี�     พร้อมทั �งเหตุนั�นๆ  ด้วย  

          ก.  ติเหตกุจิต  ๔๗  หรือ  ๗๙         ข.  ติเหตกุเจตสิก  ๒๗          (2/50,  1/52) 

ตอบ   ก.  ติเหตุกจิต  ๔๗  หรือ  ๗๙   คือ      (หนา 10 - 11) 

กามาวจรญาณสัมปยุตตจิต ๑๒    
มหัคคตจิต    ๒๗   
โลกุตตรจิต     ๘  หรือ  ๔๐  
มีเหตุ  ๓  คือ  อโลภเหตุ   อโทสเหตุ   อโมหเหตุ 

     ข.  ติเหตุกเจตสิก  ๒๗  คือ   
อหิริกะ   อโนตตัปปะ   อุทธัจจะ   ถีนะ   มิทธะ   
มีเหตุ  ๓   คือ  โลภเหตุ   โทสเหตุ   โมหเหตุ 
โสภณเจตสิก  ๒๒ ( เวนอโลภะ   อโทสะ  ปญญา )  
มีเหตุ  ๓   คือ  อโลภเหตุ  อโทสเหตุ  อโมหเหตุ 

 

๒๘. เอกเหตกุเจตสิก  ว่าโดยอคหิตคัคหนนัย   และคหิตคัคหนนัย   มีจาํนวนเท่าไร 

         ให้แสดงมาดโูดยละเอียด                (1/43)………..หนา 11 - 13) 

ตอบ เอกเหตุกเจตสิก  เจตสิกท่ีมีเหตุ  ๑   ตามอคหิตัคคหนนัย  มี  ๓ ดวง  คือ  
โลภเจตสิก  มีเหตุ  ๑  คือ  โมหเหตุ 

 โทสเจตสิก  มีเหตุ  ๑  คือ  โมหเหตุ 
 วิจิกิจฉาเจตสิก   มีเหตุ  ๑  คือ  โมหเหตุ  
 

เอกเหตุกเจตสิก  เจตสิกท่ีมีเหตุ  ๑   ตามคหิตัคคหนนัย  มี  ๒๐  ดวง  คือ 
อัญญสมานเจตสิก ๑๑ (เวนปติ  ฉันทะ)  ท่ีประกอบกับโมหมูลจิต มีเหตุ ๑  คือ  โมหเหตุ 
อหิริกะ  อโนตตัปปะ  อุทธัจจะ    ท่ีประกอบกับโมหมูลจิต  มีเหตุ ๑  คือ  โมหเหตุ 
 วิจิกิจฉาเจตสิก  ๑  ท่ีประกอบกับวิจิกจิฉาสัมปยุตตจิต มีเหตุ ๑  คือ  โมหเหตุ 
 โลภเจตสิก  ๑   ท่ีประกอบกับโลภมูลจิต  มีเหตุ ๑  คือ   โมหเหตุ 
 โทสเจตสิก  ๑   ท่ีประกอบกับโทสมูลจิต  มีเหตุ ๑  คือ   โมหเหตุ 
 โมหเจตสิก  ๑    ท่ีประกอบกับโลภมูลจิต   มีเหตุ ๑  คือ   โลภเหตุ 
  และ    ท่ีประกอบกับโทสมูลจิต   มีเหตุ ๑  คือ   โทสเหตุ 
 อโลภเจตสิก ๑  ท่ีประกอบกับญาณวิปปยตุตจิต มีเหตุ ๑  คือ   อโทสเหตุ 
 อโทสเจตสิก ๑  ท่ีประกอบกับญาณวิปปยตุตจิต   มีเหตุ ๑  คือ   อโลภเหตุ 
  
 
 
 
 
 



๑๒ 

๒๙.   ให้จาํแนกอโลภเจตสิก   อโทสเจตสิก  ปัญญาเจตสิกโดยเหต ุ  ตามนัยทั �ง ๒  คือ   

        นับแล้วไม่นับอีก  และนับแล้วนับอีก                   (1/47)……….…หนา 11,  13,  14) 

ตอบ จําแนกอโลภเจตสิก   อโทสเจตสิก  ปญญาเจตสิก  โดยเหตุ  ตามนัยท่ีนับแลวไมนับอีก   
เปน  ทวิเหตุกเจตสิก  คือ  เจตสิกท่ีมีเหตุ  ๒  ดังน้ี  คือ 
 อโลภเจตสิก    มีเหตุ  ๒  คือ   อโทสเหตุ    อโมหเหตุ 
 อโทสเจตสิก   มีเหตุ  ๒  คือ   อโลภเหตุ    อโมหเหตุ 
 ปญญาเจตสิก มีเหตุ  ๒  คือ   อโลภเหตุ    อโทสเหตุ 
 

จําแนก  อโลภเจตสิก  อโทสเจตสิก  ปญญาเจตสิก  โดยเหตุ  ตามนัยท่ีนับแลวนับอีกดังน้ี  คือ   
เปน  เอกเหตุกเจตสิก  คือ  เจตสิกท่ีมีเหตุ  ๑  มี  ๒  ดวง  คือ 
 อโลภเจตสิก ท่ีประกอบกับญาณวิปปยตุตจิต มีเหตุ  ๑   คือ  อโทสเหตุ 
 อโทสเจตสิก   ท่ีประกอบกับญาณวิปปยตุตจิต มีเหตุ  ๑   คือ  อโลภเหตุ 
 

เปน  ทวิเหตุกเจตสิก   คือ  เจตสิกท่ีมีเหตุ  ๒  มี  ๓  ดวง  คือ    
 อโลภเจตสิก    ท่ีประกอบกับญาณสัมปยุตตจิต มีเหตุ  ๒  คือ  อโทสเหตุ   อโมหเหตุ 
 อโทสเจตสิก    ท่ีประกอบกับญาณสัมปยุตตจิต มีเหตุ  ๒  คือ  อโลภเหตุ   อโมหเหตุ 
 ปญญาเจตสิก  ท่ีประกอบกับญาณสัมปยุตตจิต มีเหตุ  ๒  คือ  อโลภเหตุ   อโทสเหตุ 
 

๓๐.  ให้แสดงจาํนวน  อกศุลเหต ุ  กศุลเหต ุ  และกริยาเหต ุ  โดยพิสดาร   

และให้จาํแนกเหตเุหล่านั�นมาให้เหน็ชดัด้วย           (2/45,  2/52,  1/53,  2/54,  2/61) 

อกุศลเหตุ   มี  ๒๒   คือ            (หนา 14,  15) 

โลภเหตุ มี ๘    ท่ีในโลภมูลจิต ๘   
โทสเหตุ มี ๒     ท่ีในโทสมูลจิต ๒   
โมหเหตุ มี ๑๒    ท่ีในอกุศลจิต ๑๒ 

กุศลเหตุ   มี  ๑๐๗   คือ   
อโลภเหตุ มี ๓๗    ท่ีในมหากุศลจิต ๘   มหัคคตกุศลจิต ๙   มรรคจิต ๒๐ 

 อโทสเหตุ มี ๓๗   ท่ีในมหากุศลจิต ๘   มหัคคตกุศลจิต ๙   มรรคจิต ๒๐ 
 อโมหเหตุ มี ๓๓    ท่ีในมหากุศลญาณสัมปยุตตจิต ๔   มหัคคตกุศลจิต ๙   มรรคจิต ๒๐ 
กริยาเหตุ   มี  ๔๗   คือ  

อโลภเหตุ มี ๑๗   ท่ีในมหากริยาจิต ๘   มหัคคตกริยาจิต ๙ 
 อโทสเหตุ มี ๑๗    ท่ีในมหากริยาจิต ๘   มหัคคตกริยาจิต ๙ 
 อโมหเหตุ มี ๑๓    ท่ีในมหากริยาญาณสัมปยุตจิต ๔   มหัคคตกริยาจิต ๙ 
 
 
 
 



๑๓ 

กิจจสงัคหะ 
..................................................................................................................................................................................................................................................................... 

 

๓๑.  ให้แสดงความแตกต่างกนัระหว่างกิจและฐาน          (1/46,  2/51)………..หนา 16) 

ตอบ ความแตกตางกันระหวางกิจและฐาน  มีดงัน้ี  คือ   
หนาท่ีของจิต  เจตสิก  มีปฏิสนธิกิจเปนตน  ชื่อวา  กิจ   
สถานท่ีทํางานของจิต  เจตสิกท้ังหลาย  กลาวคือ  เม่ือดวงท่ี ๑  ดับลง  และในระหวาง 
ดวงท่ี ๓  ยังไมเกิดขึ้น  มีเวลาชั่ว ๑ ขณะใหญของจติ  ซ่ึงเปนเวลาสําหรับดวงท่ี ๒   
จะเกิดขึ้นได  และทําหนาท่ีของปฏิสนธิกิจเปนตน  ในระหวางน้ีแหละ  ชื่อวา  ฐาน   
ถาจะอุปมาแลว  การงานของคนท้ังหลายเหมือนกับกิจ   สํานักงานตางๆ  เหมือนกับฐาน 

  

..................................................................................................................................................................................................................................................................... 

(32) เพราะเหตุใดกิจมี  ๑๔  กจิ   แตฐานของกิจเหลาน้ันมีเพียง  ๑๐  ฐาน      (2/62) 
..................................................................................................................................................................................................................................................................... 

๓๒.   กิจมี  ๑๔  กิจ   แต่ฐานของกิจเหล่านั�นมีเพียง  ๑๐  ฐาน    

ที�เป็นเช่นนี� เพราะเหตใุด         (2/61,  2/63,  1/65,  2/66)………..หนา 17) 

ตอบ กิจมี  ๑๔  กิจ  แตฐานของกิจมีเพียง  ๑๐  ฐาน  ท่ีเปนเชนน้ี   เพราะ ..........   

ทัสสนกิจ  สวนกจิ  ฆายนกิจ  สายนกิจ  ผุสนกิจ  ท้ัง ๕  น้ี   
ตองต้ังอยูในระหวาง  ปญจทวาราวัชชนจิต  กับสัมปฏิจฉนจิต  เทาน้ัน  ต้ังอยูท่ีอ่ืนไมได   
ฐานน้ีเรียกวา  ปญจวิญญาณฐาน   ดวยเหตุน้ีฐานจึงมีเพียง  ๑๐  ฐาน                                                 

 

๓๓.  จงจาํแนกกิจ  ๑๔   โดยอเหตกุจิต  ๑๘   มาด ู      (1/56,  1/57,  1/58,  1/61) 

ตอบ จําแนกกิจ  ๑๔  โดยอเหตุกจิต  ๑๘  ดังน้ี                        (หนา 18) 
 จิตท่ีทําหนาท่ี  ปฏิสนธิกิจ  ภวังคกจิ  จุติกจิ   มี  ๒  ดวง  คือ  อุเบกขาสันตีรณจิต ๒ 
 จิตท่ีทําหนาท่ี  อาวัชชนกจิ มี  ๒  ดวง   คือ  ปญจทวาราวัชชนจิต ๑  มโนทวาราวัชชนจิต ๑ 
 จิตท่ีทําหนาท่ี  ทัสสนกิจ มี  ๒  ดวง คือ  จกัขุวญิญาณจิต ๒   
 จิตท่ีทําหนาท่ี  สวนกิจ มี  ๒  ดวง   คือ  โสตวญิญาณจิต ๒ 
 จิตท่ีทําหนาท่ี  ฆายนกิจ   มี  ๒  ดวง   คือ  ฆานวญิญาณจิต ๒ 
 จิตท่ีทําหนาท่ี  สายนกิจ   มี  ๒  ดวง   คือ  ชิวหาวญิญาณจิต ๒ 
 จิตท่ีทําหนาท่ี  ผุสนกิจ   มี  ๒  ดวง   คือ  กายวญิญาณจิต ๒ 
 จิตท่ีทําหนาท่ี  สัมปฏิจฉนกิจ มี  ๒  ดวง   คือ  สัมปฏิจฉนจิต ๒ 
 จิตท่ีทําหนาท่ี  สันตีรณกิจ   มี  ๓  ดวง   คือ  สันตีรณจิต ๓ 
 จิตท่ีทําหนาท่ี  โวฏฐัพพนกิจ มี  ๑  ดวง   คือ  มโนทวาราวัชชนจิต ๑ 
 จิตท่ีทําหนาท่ี  ชวนกิจ มี  ๑  ดวง   คือ  หสิตุปปาทจิต ๑ 
 จิตท่ีทําหนาท่ี  ตทารัมมณกิจ มี  ๓  ดวง   คือ  สันตีรณจิต ๓ 
  
    



๑๔ 

๓๔. จาํแนกกิจ  ๑๔    โดยอเหตกุวิปากจิต  ๑๕                    (2/45)………..หนา 18) 

ตอบ ๑. จิตท่ีทําหนาท่ี ปฏิสนธิกิจ  ภวังคกจิ  จุติกิจ  มี  ๒  ดวง  คือ  อุเบกขาสันตีรณจิต ๒ 
 ๒. จิตท่ีทําหนาท่ี  อาวัชชนกิจ ไมมี  
 ๓. จิตท่ีทําหนาท่ี  ทัสสนกิจ   มี  ๒  ดวง   คือ  จกัขุวญิญาณจิต ๒ 
 ๔. จิตท่ีทําหนาท่ี  สวนกิจ มี  ๒  ดวง   คือ  โสตวญิญาณจิต ๒ 
 ๕. จิตท่ีทําหนาท่ี  ฆายนกิจ มี  ๒  ดวง   คือ  ฆานวญิญาณจิต ๒ 
 ๖. จิตท่ีทําหนาท่ี  สายนกิจ มี  ๒  ดวง   คือ  ชิวหาวญิญาณจิต ๒ 
 ๗. จิตท่ีทําหนาท่ี  ผุสนกิจ มี  ๒  ดวง   คือ  กายวญิญาณจิต ๒ 
 ๘. จิตท่ีทําหนาท่ี  สัมปฏิจฉนกิจ มี  ๒  ดวง   คือ  สัมปฏิจฉนจิต ๒ 
 ๙. จิตท่ีทําหนาท่ี  สันตีรณกิจ มี  ๓  ดวง   คือ  สันตีรณจิต ๓ 
 ๑๐. จิตท่ีทําหนาท่ี  โวฏฐัพพนกิจ ไมมี  

 ๑๑. จิตท่ีทําหนาท่ี  ชวนกิจ   ไมมี  

 ๑๒. จิตท่ีทําหนาท่ี  ตทารัมมณกิจ มี  ๓  ดวง   คือ  สันตีรณจิต ๓ 
   
 

๓๕.  จงแสดงการจาํแนกกิจ  ๑๔   โดยจิต  ๘๙         (1/62,  2/64,  1/65,  1/66)………..หนา 18) 

ตอบ แสดงการจําแนกกิจ  ๑๔   โดยจิต  ๘๙   มีดังน้ี 
ตอบ จิตท่ีทําหนาท่ี ปฏิสนธิกิจ  ภวังคกจิ  และจุติกิจ   มี  ๑๙  ดวง   คือ 
  อุเบกขาสันตีรณจิต ๒  มหาวิปากจิต ๘  มหัคคตวิปากจิต ๙ 
 จิตท่ีทําหนาท่ี   อาวัชชนกจิ   มี  ๒  ดวง  คือ  ปญจทวาราวัชชนจิต ๑  มโนทวาราวัชชนจิต ๑ 
 จิตท่ีทําหนาท่ี   ทัสสนกิจ   มี  ๒  ดวง   คือ  จกัขุวญิญาณจิต ๒ 
 จิตท่ีทําหนาท่ี   สวนกิจ มี  ๒  ดวง   คือ  โสตวญิญาณจิต ๒ 
 จิตท่ีทําหนาท่ี   ฆายนกิจ มี  ๒  ดวง   คือ  ฆานวญิญาณจิต ๒ 
 จิตท่ีทําหนาท่ี   สายนกิจ มี  ๒  ดวง   คือ  ชิวหาวญิญาณจิต ๒ 
 จิตท่ีทําหนาท่ี   ผุสนกิจ มี  ๒  ดวง   คือ  กายวญิญาณจิต ๒ 
 จิตท่ีทําหนาท่ี   สัมปฏิจฉนกิจ มี  ๒  ดวง   คือ  สัมปฏิจฉนจิต ๒ 
 จิตท่ีทําหนาท่ี   สันตีรณกิจ มี  ๓  ดวง   คือ  สันตีรณจิต ๓ 
 จิตท่ีทําหนาท่ี   โวฏฐัพพนกิจ มี  ๑  ดวง   คือ  มโนทวาราวัชชนจิต ๑ 

 จิตท่ีทําหนาท่ี   ชวนกิจ   มี ๕๕ ดวง คือ  อกุศลจิต ๑๒  หสิตุปปาทจิต ๑   
   มหากุศลจิต ๘  มหากริยาจิต ๘  มหัคคตกุศลจิต ๙   
   มหัคคตกริยาจิต ๙  โลกุตตรจิต ๘ 
 จิตท่ีทําหนาท่ี   ตทารัมมณกิจ มี  ๑๑  ดวง  คือ  สันตีรณจิต ๓  มหาวปิากจิต ๘ 
       
 
 
 



๑๕ 

๓๖.  จิตที�ทาํหน้าที�มากที�สดุ   มีอยู่กี�ดวง    เจตสิกที�ทาํหน้าที�มากที�สดุ   มีอยู่กี�ดวง     

คืออะไรบ้าง   ให้บอกหน้าที�นั �นๆ  มาด้วย      (2/55,  2/58,  2/62)………….…หนา 19,  25) 

ตอบ จิตท่ีทําหนาท่ีมากท่ีสุด  มี  ๒  ดวง  คือ  อุเบกขาสันตีรณจิต ๒   
ทําหนาท่ี  ๕  อยาง  คือ  ปฏิสนธิกิจ   ภวังคกิจ   จติุกิจ   สันตีรณกิจ   ตทารัมมณกิจ 
เจตสิกท่ีทําหนาท่ีมากท่ีสุด  มี  ๗  ดวง   
คือ  สัพพจิตตสาธารณเจตสิก ๗   ทําหนาท่ี  ๑๔  อยาง  คือ  
ปฏิสนธิกิจ  ภวังคกจิ  จุติกิจ  อาวัชชนกิจ  ทัสสนกจิ  สวนกิจ  ฆายนกิจ  สายนกิจ   
ผุสนกิจ  สัมปฏิจฉนกจิ  สันตีรณกิจ  โวฏฐัพพนกิจ  ชวนกิจ  ตทารัมมณกิจ 

 

๓๗.  ในจาํนวนเจตสิก  ๕๒  นั�น   เจตสิกที�ทาํหน้าที�น้อยที�สดุและมากที�สดุ   

มีจาํนวนเท่าไร   คืออะไรบ้าง   พร้อมทั �งบอกหน้าที�มาด้วย                 (1/43) 

ตอบ จํานวนเจตสิกท่ีทําหนาท่ีนอยท่ีสุด  มี  ๑๗  ดวง   
คือ  อกุศลเจตสิก ๑๔  วิรตีเจตสิก ๓   ทําหนาท่ี  ๑  อยาง  คือ  ชวนกิจ 

 เจตสิกท่ีทําหนาท่ีมากท่ีสุด  มี  ๗  ดวง   
คือ  สัพพจิตตสาธารณเจตสิก ๗   ทําหนาท่ี  ๑๔  อยาง  คือ   
ปฏิสนธิกิจ  ภวังคกจิ  จุติกิจ  อาวัชชนกิจ  ทัสสนกจิ  สวนกิจ  ฆายนกิจ  สายนกิจ    
ผุสนกิจ  สัมปฏิจฉนกจิ  สันตีรณกิจ  โวฏฐัพพนกิจ  ชวนกิจ  ตทารัมมณกิจ 

 

๓๘.  ให้แสดงการจาํแนกฐาน  ๑๐   โดยจิต  ๘๙  หรือ  ๑๒๑  มาด ู          (1/55,  2/59,  2/65) 

ตอบ แสดงการจําแนกฐาน ๑๐  โดยจิต ๘๙  หรือ  ๑๒๑  ดังน้ี  คือ             (…….หนา 20) 

๑. จิตท่ีทําหนาท่ีใน ปฏิสนธิฐาน  ภวังคฐาน  จุติฐาน  มี  ๑๙  ดวง  คือ   
อุเบกขาสันตีรณจิต ๒   มหาวิปากจิต ๘   มหัคคตวิปากจิต ๙ 

๒. จิตท่ีทําหนาท่ีใน อาวัชชนฐาน  มี  ๒  ดวง  คือ   
ปญจทวาราวัชชนจิต ๑  มโนทวาราวัชชนจิต ๑  ขณะเกิดในมโนทวาร 

๓. จิตท่ีทําหนาท่ีใน ปญจวิญญาณฐาน มี ๑๐ ดวง  คือ  ทวิปญจวญิญาณจิต ๑๐ 
๔. จิตท่ีทําหนาท่ีใน สัมปฏิจฉนฐาน มี  ๒  ดวง  คือ  สัมปฏิจฉนจิต ๒ 
๕. จิตท่ีทําหนาท่ีใน สันตีรณฐาน มี  ๓  ดวง  คือ  สันตีรณจิต ๓ 
๖. จิตท่ีทําหนาท่ีใน โวฏฐัพพนฐาน มี  ๑  ดวง  คือ  มโนทวาราวัชชนจิต ๑  ขณะเกิดในปญจทวาร 
๗. จิตท่ีทําหนาท่ีใน 
 

ชวนฐาน   มี  ๕๕  หรือ  ๘๗  ดวง  คือ   
อกุศลจิต ๑๒  หสิตุปปาทจิต ๑  มหากุศลจิต ๘  มหากริยาจิต ๘   
มหัคคตกุศลจิต ๙  มหัคคตกริยาจิต ๙  โลกุตตรจิต ๘  หรือ  ๔๐ 

๘. จิตท่ีทําหนาท่ีใน ตทารัมมณฐาน      มี  ๑๑  ดวง  คือ  สันตีรณจิต ๓   มหาวิปากจิต ๘ 
    
  
  
    



๑๖ 

๓๙.   ให้แสดงฐานโดยพิสดารว่า    มีจาํนวนเท่าใด     คืออะไรบ้าง       (………หนา 25) 

         พร้อมทั �งยกหลกัฐานบาลีขึ�นแสดงด้วย         (1/60,  2/60,  2/61,  2/63,  2/66) 

ตอบ ฐานโดยพิสดาร   มีจํานวน  ๒๕  คือ   
ปฏิสนธิฐาน  มี  ๑    
ภวังคฐาน  มี  ๖    
อาวัชชนฐาน  มี  ๒   
ปญจวิญญาณฐาน มี  ๑    
สัมปฏิจฉนฐาน  มี  ๑    
สันตีรณฐาน  มี  ๑   
โวฏฐัพพนฐาน  มี  ๒    
ชวนฐาน  มี  ๖   
ตทารัมมณฐาน  มี  ๒      
จุติฐาน   มี  ๓     
รวมเปนฐาน ๒๕     ดังมีหลักฐานบาลีแสดงวา 

  สนฺธิ    เอกํ   ฉ   ภวงฺคํ  ทฺวาวชฺชนํ  ปจฺาทฺเยก ํ
  เทฺว  โว  โช  ฉ  ตทา  เทฺว  ติ  จุตีติ   ปจฺวีสติ. 
  

๔๐. จงชี�ให้เหน็ว่า  ปฏิสนธิฐาน  ๑  ฐาน    ภวงัคฐาน  ๖  ฐานนั�น  อยู่ที�ไหน   

ตอบ ปฏิสนธิฐาน  ๑  ฐาน  คือ  ระหวางจุติจิต  กับ  ภวงัคจิต             (1/46,  2/51)          
 ภวังคฐาน     ๖  ฐาน  คือ  ระหวาง ...............                               (…..…หนา 27) 

ปฏิสนธิจิต    กับ   อาวัชชนจิต     
ตทารัมมณจิต   กับ   อาวัชชนจิต   
ชวนจิต    กับ   อาวัชชนจิต  
โวฏฐัพพนจิต   กับ   อาวัชชนจิต   
ตทารัมมณจิต   กับ   จุติจิต   
ชวนจิต    กับ   จุติจิต 

 

๔๑.  จงชี�ให้เหน็ว่า   ชวนฐานมีเท่าไร   อยู่  ณ  ที�ไหน             (2/58)………..หนา 28) 

ตอบ ชวนฐาน  มี  ๖  ฐาน  คือ 
๑. ระหวางโวฏฐัพพนะ  กบัตทารัมมณะ   ในปญจทวารวิถ ี  ท่ีเปนตทารัมมณวาระ 
๒. ระหวางโวฏฐัพพนะ  กบัภวังค         ในปญจทวารวิถี    ท่ีเปนชวนวาระ 
๓. ระหวางโวฏฐัพพนะ  กบัจุติ             ในปญจทวารมรณาสันนวิถ ี ท่ีเปนชวนวาระ 
๔. ระหวางมโนทวาราวัชชนะกับตทารัมมณะ  ในกามชวนมโนทวารวิถี   ท่ีเปนตทารัมมณวาระ 
๕. ระหวางมโนทวาราวัชชนะ  กับภวังค   ในกามชวนมโนทวารวิถี     ท่ีเปนชวนวาระ 
๖. ระหวางมโนทวาราวัชชนะ  กับจุติ       ในมโนทวารมรณาสันนวิถี ท่ีเปนชวนวาระ 
   



๑๗ 

ทวารสงัคหะ 
..................................................................................................................................................................................................................................................................... 

 

๔๒.   ทวารสงัคหะ   แปลว่ากระไร      

คาํว่า  ทวาร   ในที�นี�หมายความว่าอย่างไร           (1/56,  2/60)………..หนา 31) 

และมีกี�อย่าง   คืออะไรบ้าง    ให้บอกองคธ์รรมของทวารนั�นๆ  มาด้วย         

ตอบ ทวารสังคหะ  แปลวา  การสงเคราะหจิต  เจตสิก  โดยประเภทแหงทวาร   
ชื่อวา  ทวารสังคหะ  
คําวา  ทวาร  ในท่ีน้ีหมายความวา  ประตู  ซ่ึงเปนท่ีเขาออกของวิถจีติท้ังหลาย    
เหมือนหน่ึงประตู  สําหรับเปนท่ีเขาออกของคนท้ังหลาย  มี  ๖  อยาง  คือ 

 ๑. จกัขุทวาร      องคธรรมไดแก    จักขปุสาท 
 ๒. โสตทวาร      องคธรรมไดแก    โสตปสาท 
 ๓. ฆานทวาร     องคธรรมไดแก    ฆานปสาท  

๔. ชิวหาทวาร    องคธรรมไดแก    ชิวหาปสาท  
 ๕. กายทวาร      องคธรรมไดแก    กายปสาท 
 ๖. มโนทวาร      องคธรรมไดแก    ภวงัคจิต ๑๙ 
 

๔๓. คาํว่า  ทวาร    แปลว่าอย่างไร     ให้อธิบายโดยสงัเขป         (2/66)             

ตอบ คําวา  ทวาร  แปลวา  ประตู  สําหรับเปนท่ีเขาออกของคนท้ังหลาย   
จักขุปสาทเปนตน  ชื่อวา ทวาร   เพราะเหมือนหน่ึงประตูเปนท่ีเขาออกของวถิจีิตท้ังหลาย   
ธรรมดาสัตวท้ังหลาย  ถาไมมีปสาทรูปท้ัง ๕  และภวังคจิตแลว  วิถจีิตก็เกิดขึน้ไมได     
เม่ือวิถีจิตเกิดขึ้นไมไดแลว  ก็เปนอันวาการทํา  การพูด  การคิดท่ีดีก็ตาม  ไมดีก็ตาม   
ก็มีไมไดเชนเดยีวกัน 

 

๔๔.   ให้แสดงจิตที�เกิดในกายทวาร   มโนทวาร   และพ้นจากทวาร              

โดยแน่นอนและไม่แน่นอน           (2/55)………..หนา 33,  34,  35)              

ตอบ จิตท่ีเกิดในกายทวาร 
โดยแนนอน  มี   ๒  ดวง  คือ  กายวิญญาณจิต ๒ 

  ไมแนนอน มี  ๔๔ ดวง  คือ  กามจิต ๔๔  (เวนทวิปญจวิญญาณจิต ๑๐) 
จิตท่ีเกิดในมโนทวาร 

โดยแนนอน  มี  ๒๖  หรือ  ๕๘ ดวง  คือ  อัปปนาชวนะ ๒๖  หรือ  ๕๘ 
ไมแนนอน มี  ๔๑ ดวง  คือ  กามจิต ๔๑  (เวนทวิปญจวญิญาณจิต ๑๐  มโนธาตุ ๓)     
             หรือ  มโนทวาราวัชชนจิต ๑  กามชวนะ ๒๙  ตทารัมมณจิต ๑๑ 

 
 
 
 



๑๘ 

จิตท่ีเกิดพนจากทวาร 
โดยแนนอน  มี  ๙  ดวง   คือ   มหัคคตวิปากจิต ๙  
ไมแนนอน มี  ๑๐ ดวง  คือ  อุเบกขาสันตีรณจิต ๒   มหาวิปากจิต ๘ 

 

๔๕.  แปลบาลีคาถา   ดงัต่อไปนี�               (1/57)………..หนา 34) 

  เอกทฺวาริกจิตฺตานิ  ปฺจฉทฺวาริกานิ  จ 
  ฉทฺวาริกวิมุตฺตานิ  วิมุตฺตานิ  จ  สพฺพถา 
  ฉตฺตึสติ  ตถา  ตีณิ  เอกตฺตึส  ยถากกฺมํ 
  ทสธา  นวธา  เจติ  ปฺจธา  ปริทีปเย. 
ตอบ  คาถาน้ีแปลความวา   

จิตท่ีเกิดในทวารเดียว   จติท่ีเกิดในทวาร ๕   จิตท่ีเกิดในทวาร ๖   
จิตท่ีบางทีเกิดในทวาร ๖  บางทีเกิดพนจากทวาร ๖  และจิตท่ีเกิดพน 
จากทวาร ๖ เสมอ  มีจํานวนตามลําดับดังน้ี  คือ  ๓๖ - ๓ - ๓๑ - ๑๐ - ๙ 

 

๔๖.   ให้แสดงจิตที�เกิดในทวาร  และพ้นจากทวาร  โดยแน่นอนและไม่แน่นอน  ดงัต่อไปนี�  

  ก.  จิตท่ีเกิดในทวารเดียว        ข.  จิตท่ีเกดิในทวาร ๕              
ค.  จิตท่ีเกิดในทวาร ๖   ง.  จิตท่ีเกดิพนจากทวาร ๖       
(2/61,  1/62,  2/62,  2/63,  1/65,  1/66)………..….หนา 34)     

ตอบ ก. จิตท่ีเกิดในทวารเดยีว 
โดยแนนอน   มี  ๓๖  หรือ  ๖๘ ดวง  ไดแก  ทวิปญจวิญญาณจิต ๑๐  อัปปนาชวนจิต ๒๖ หรือ ๕๘   
ไมแนนอน    มี  ๔๔  ดวง   ไดแก   กามจิต ๔๔  (เวนทวิปญจวิญญาณจิต ๑๐) 

ข. จิตท่ีเกิดในทวาร ๕  
โดยแนนอน   มี  ๓  ดวง    ไดแก  มโนธาตุ ๓  
ไมแนนอน    มี  ๔๑ ดวง   ไดแก  กามจิต ๔๑  (เวนทวิปญจวิญญาณจิต ๑๐  มโนธาตุ ๓) 
 ค. จิตท่ีเกิดในทวาร ๖    
โดยแนนอน   มี  ๓๑  ดวง   ไดแก  โสมนัสสันตีรณจิต ๑  มโนทวาราวัชชนจิต ๑  กามชวนจิต ๒๙   
ไมแนนอน    มี  ๑๐  ดวง   ไดแก  อุเบกขาสันตีรณจิต ๒  มหาวิปากจิต ๘ 
 ง. จิตท่ีเกิดพนจากทวาร ๖    
โดยแนนอน   มี  ๙  ดวง   ไดแก  มหัคคตวิปากจิต ๙  
ไมแนนอน     มี  ๑๐ ดวง   ไดแก  อุเบกขาสันตีรณจิต ๒  มหาวิปากจิต ๘ 
 
 
 
 
 
 



๑๙ 

๔๗.   เจตสิกที�เกิดขึ�นไม่ว่าเวลาใด   ต้องเกิดในทวารเดียวเสมอนั�น   มีจาํนวนเท่าใด  

  คืออะไร   ที�เป็นเช่นนี�เพราะเหตใุด (1/50,  1/56)………..หนา 36   เฉลยหนา 98) 

ตอบ เจตสิกท่ีเกดิขึ้นไมวาเวลาใด  ตองเกดิในทวารเดียวเสมอน้ัน   
มีจํานวน  ๒  ดวง  คือ  อัปปมัญญาเจตสิก ๒   
ท่ีเปนเชนน้ีเพราะ  อัปปมัญญาเจตสิก ๒ ดวงน้ี  เกดิขึ้นรับสัตวบัญญัติเปนอารมณ    
วิถีจิตท่ีจะรับสัตวบัญญัติเปนอารมณไดน้ัน  ตองเปนวิถีจิตท่ีเกดิทางมโนทวารอยางเดียว   

  ท่ีกลาวเชนน้ีมุงหมายเอา  อัปปมัญญาเจตสิก  ท่ีประกอบกับมหากุศลจิต  มหากริยาจิต   
  รูปาวจรกุศลจิต  รูปาวจรกริยาจิต  เทาน้ัน  
  ถาอัปปมัญญาเจตสิกท่ีประกอบกับ  รูปาวจรวิปากจติแลว   ก็เปนทวารวิมุตตไป    

ฉะน้ัน  อัปปมัญญาเจตสิก ๒ ดวงน้ี   จึงเกิดไดเฉพาะแตในมโนทวารเทาน้ัน 
 

๔๘.   เจตสิกที�เกิดพ้นจากทวารไม่ได้   ต้องเกิดในทวารเสมอมีจาํนวนเท่าใด    

คืออะไร    เพราะเหตใุด              (1/50)………..หนา 36   เฉลยหนา 98) 

ตอบ เจตสิกท่ีตองเกดิในทวารเสมอ  มี ๑๗ ดวง  คือ  อกศุลเจตสิก ๑๔  วิรตีเจตสิก ๓    
เพราะอกุศลเจตสิก ๑๔   ประกอบกับอกุศลจิต ๑๒  ซ่ึงเปนจิตท่ีเกดิในทวาร ๖   
ทวารใดทวารหน่ึงเสมอ   
สวนวิรตีเจตสิก  ๓  น้ัน  ประกอบกับมหากุศลจิตและโลกุตตรจิต   ซ่ึงเปนจิตท่ีเกิด 

  ในทวารใดทวารหน่ึงเสมอเชนเดียวกัน  ฉะน้ัน  เจตสิกท้ัง ๑๗ ดวง  จงึเกดิในทวารโดยแนนอน 
 

๔๙.   จกัขทุวาริกเจตสิก  ปัญจทวาริกเจตสิก  ทวารวิมตุตเจตสิก  ทั �ง  ๓  อย่างนี� 

โดยแน่นอนไม่มีนั�น   เพราะเหตใุด          (1/53,  1/54,  1/61,  2/64,  2/66) 

ตอบ จักขุทวาริกเจตสิก  ปญจทวาริกเจตสิก  ทวารวิมุตตเจตสิก  ท้ัง ๓ อยางน้ี   
โดยแนนอน  ไมมีน้ัน    เพราะเหตุวา 
เจตสิกท่ีประกอบกับ  จักขุวิญญาณจิตโดยเฉพาะ   ไมมี   
เจตสิกท่ีประกอบกับ  มโนธาตุ ๓  โดยเฉพาะ   ไมมี   
เจตสิกท่ีประกอบกับ  มหัคคตวิปากจิต ๙  โดยเฉพาะก็ไมมี   
ฉะน้ัน เจตสิกท้ัง  ๓  อยางน้ี  จึงเปนเจตสิกท่ีแนนอนไมได        (เฉลยหนา 99) 

 

๕๐.     ปัญญาเจตสิกที�เกิดขึ�นโดยไม่ใช่ทางตา  ทางห ู ทางจมกู  ทางลิ�น  ทางกายและ 

ทางใจนั�น   มีหรือไม่     ถ้ามีเป็นปัญญาเจตสิกดวงไหน     (1/54,  1/61,  2/64) 

ตอบ ปญญาเจตสิกท่ีเกดิขึ้นโดยไมใชทางตา  หู  จมูก  ล้ิน  กาย  ใจน้ัน   มี   
เปนปญญาเจตสิก  ท่ีประกอบกับมหาวิบากญาณสัมปยุตตจิต ๔  ในขณะท่ีทําหนาท่ี 
ปฏิสนธิ  ภวงัค  จุติ   และปญญาเจตสิกท่ีประกอบกบัมหัคคตวิปากจิต ๙      (เฉลยหนา 99) 

  
 
 
 



๒๐ 

อารมัมณสงัคหะ 
..................................................................................................................................................................................................................................................................... 

 

๕๑.   ให้แสดงความหมายแตกต่างกนัระหว่างคาํว่า  อารมัมณะ  กบัคาํว่า  อาลมัพนะ   

และ  อารมณ์มีกี�อย่าง   คืออะไรบ้าง   ให้แสดงองคธ์รรมของอารมณ์เหล่านั�น 

โดยเฉพาะๆ  ด้วย              (1/58,  2/58,  2/62,  2/64)………..หนา 38) 

ตอบ ความหมายแตกตางกันระหวางคําวา  อารัมมณะ  กบัคําวา  อาลัมพนะน้ัน  มีดังน้ี    
อารัมมณะ  หมายความวา  ธรรมชาติท่ีเปนท่ียินดีของจิต  เจตสิกท้ังหลาย   
เสมือนหน่ึงสวนดอกไม  อันเปนท่ียินดีของคนท้ังหลาย   
อาลัมพนะ  หมายความวา  ธรรมชาติอันเปนเคร่ืองยึดเหน่ียวของจิต  เจตสิกท้ังหลาย   
เหมือนไมเทาหรือเชือก  อันเปนเคร่ืองยึดเหน่ียวของคนชราและคนทุพพลภาพ 
อารมณ  มี  ๖  อยาง  คือ 

 ๑. รูปารมณ  องคธรรมไดแก    สีตางๆ 
 ๒. สัททารมณ  องคธรรมไดแก   เสียงตางๆ 
 ๓. คันธารมณ  องคธรรมไดแก    กล่ินตางๆ 
 ๔. รสารมณ  องคธรรมไดแก    รสตางๆ 

๕. โผฏฐัพพารมณ องคธรรมไดแก   เย็น  รอน  ออน  แข็ง  หยอน   ตึง 
 ๖. ธรรมารมณ  องคธรรมไดแก   จิต  เจตสิก  ปสาทรูป  สุขุมรูป  นิพพาน  บัญญัติ 
 

๕๒.   ให้แสดงการจาํแนก  ทวาริกจิตและทวารวิมตุตจิต  โดยอารมณ์ ๖          

(2/58,  1/60,  2/65)……….…หนา 39) 

ตอบ แสดงการจําแนก  ทวาริกจิตและทวารวิมุตตจิต  โดยอารมณ  ๖  ดงัน้ี  คือ       
 จักขุทวาริกจิต  ๔๖   มีรูปารมณ ท่ีเปนปจจุบันอยางเดียว 
 โสตทวาริกจิต  ๔๖   มีสัททารมณ ท่ีเปนปจจุบันอยางเดียว 
 ฆานทวาริกจิต ๔๖   มีคันธารมณ ท่ีเปนปจจุบันอยางเดียว 
 ชิวหาทวาริกจิต ๔๖   มีรสารมณ ท่ีเปนปจจุบันอยางเดียว 
 กายทวาริกจิต  ๔๖ มีโผฏฐัพพารมณ   ท่ีเปนปจจุบันอยางเดียว 
 มโนทวาริกจิต ๖๗  หรือ ๙๙  มีอารมณ ๖ ท่ีเปนปจจุบัน  อดีต  อนาคต  และกาลวิมุตต 
  ตามสมควรแกอารมณ 
 ทวารวิมุตตจิต  ท่ีเกิดขึ้นทําหนาท่ีปฏิสนธิ  ภวงัค  จติุ  ท้ัง ๑๙  ดวงน้ี   

มีอารมณหน่ึงอารมณใด   ในบรรดาอารมณท้ัง ๖  ท่ีเรียกวา  กรรม  กรรมนิมิต  คตินิมิต  
ซ่ึงเปนปจจุบัน  อดีต  และบัญญัติ    ท่ีฉทวาริกมรณาสันนชวนะ  รับเอามาจากภพกอน   
เม่ือใกลจะตายเปนสวนมาก 

 
 
 



๒๑ 

๕๓.  ให้แสดงการจาํแนกทวาริกจิต  และทวารวิมุตตจิต  ดงัต่อไปนี�    โดยอารมณ์และกาล    

      ก. จกัขทุวาริกจิต       ข. มโนทวาริกจิต      

ค. ทวารวิมตุตจิต        (2/45,  2/58)…….หนา 39) 

ตอบ จําแนกทวาริกจิต  ทวารวมุิตตจิต   โดยอารมณและกาล  ดังน้ี  คือ 
 ก. จักขุทวาริกจิต  ๔๖  มีรูปารมณ   ท่ีเปนปจจุบันอยางเดียว 
 ข. มโนทวาริกจิต  ๖๗  หรือ ๙๙  มีอารมณ ๖  ท่ีเปนปจจุบัน  อดีต  อนาคต   

    และกาลวิมุตต  ตามสมควรแกอารมณ 
 ค. ทวารวิมุตตจิต  ๑๙  มีอารมณ  ๖  ท่ีเรียกวา  กรรม  กรรมนิมิต  คตินิมิต   

    ซ่ึงเปนปจจุบัน  อดีต  และบัญญัติ  ท่ีฉทวาริกมรณาสันนชวนะ  รับเอามาจากภพกอน   
    เม่ือใกลจะตาย 

 

๕๔.   อารมณ์  ๖   แบ่งออกเป็นกี�พวก   คืออะไรบ้าง    

จงอธิบายความหมายมาให้พอเข้าใจ                           (2/46)………..หนา 40) 

ตอบ  อารมณ  ๖  แบงออกเปน  ๒  พวก  คือ                                                              
๑.  เตกาลิกอารมณ  เปนอารมณท่ีเกี่ยวดวยกาลท้ัง ๓  คือ  ปจจุบัน  อดีต  อนาคต   

ไดแก  จิต  เจตสิก รูป 
 จิต เจตสิก  รูป  ท่ีเปนปจจุบันอารมณน้ัน  หมายถึง  ขณะท่ีปรากฏอยูเฉพาะหนา   

ทางตา  หู  จมูก  ล้ิน  กาย  ใจ   คือ  กําลังเห็น  กําลังไดยิน  กําลังไดกล่ิน  กาํลังรูรส   
กําลังถกูตอง  กําลังรูในอารมณท่ีเกิดขึ้น  ยังไมดับไป   เหลาน้ีเรียกวา  ปจจุบันอารมณ 

  

จิต  เจตสิก  รูป  ท่ีเปนอดตีอารมณน้ัน  หมายถึง  อารมณเหลาน้ีผานไปแลว   
คือ  ไดเห็นแลว  ไดยินแลว  ไดกล่ินแลว  ไดรูรสแลว  ไดถูกตองแลว   สําหรับทางใจน้ัน 
คิดนึกในอารมณท่ีผานไปแลว 
จิต  เจตสิก  รูป  ท่ีเปนอนาคตอารมณน้ัน  หมายถึง  อารมณตางๆ  เหลาน้ันจะมาปรากฏ 

  ในทางตา  หู  จมูก  ล้ิน  กาย  ใจ  คือ จะเห็น  จะไดยิน  จะไดกล่ิน  จะไดรูรส  จะไดถูกตอง   
  สําหรับทางใจน้ัน   คิดนึกถึงอารมณท่ีจะมาปรากฏเหลาน้ัน 
  

๒.  กาลวิมุตตอารมณ  เปนอารมณท่ีไมเกี่ยวดวยกาลท้ัง ๓  ไดแก  นิพพาน  บัญญัติ 
 นิพพานและบัญญัติ  ท่ีเปนกาลวิมุตตอารมณน้ัน   เพราะธรรม ๒ พวกน้ีเปนอสังขตธรรม 
  ไมไดถูกปรุงแตงดวยปจจยั ๔    ฉะน้ัน  การเกิดขึ้นของธรรมท้ัง  ๒ พวกน้ีจึงไมมี    

เม่ือไมมีการเกิดขึ้นแลว   ก็กลาวไมไดวา  นิพพานหรือบัญญัติเหลาน้ี   เปนปจจุบัน  อดีต   
อนาคต   เรียกวา  กาลวิมุตตอารมณ 

 
 
 
 



๒๒ 

๕๕.   นิพพานกบับญัญติัทั �ง  ๒  นี�    พ้นจากกาลทั �ง  ๓   เรียกว่า  กาลวิมุตตอารมณ์  

เช่นนี�เพราะเหตใุด              (2/58)………..หนา 41) 

ตอบ นิพพานกับบัญญัติ  ท่ีพนจากกาลท้ัง ๓  เรียกวา  กาลวิมุตตอารมณน้ัน   เพราะ............. 

ธรรม  ๒  พวกน้ี  เปนอสังขตธรรม  ไมไดถูกปรุงแตงดวยปจจัย ๔    
ฉะน้ัน  การเกิดขึ้นของธรรม  ๒  พวกน้ีจึงไมมี   เม่ือไมมีการเกิดขึ้นแลว  กก็ลาวไมไดวา   

   นิพพานหรือบัญญัติเหลาน้ี  เปนปจจุบัน  อดีต  อนาคต  จึงเรียกวา  กาลวิมุตตอารมณ 
   

๕๖.   ให้แปลคาถาดงัต่อไปนี�                         (57,  58,  59,  2/60,  61,  2/66)      

   ปฺจวีส  ปริตฺตมฺหิ  ฉ  จิตฺตานิ  มหคฺคเต            (หนา 44) 

   เอกวีสติ  โวหาเร  อฏ  นิพฺพานโคจเร 
   วีสานุตฺตรมุตฺตมฺหิ  อคฺคมคฺคผลุชฺฌิเต 
   ปฺจ  สพฺพตฺถ  ฉจฺเจติ   สตฺตธา  ตตฺถ  สงฺคโห. 
ตอบ แปลคาถาดังตอไปน้ี                                
จิต  ๒๕  ดวง คือ  ทวิปญจวิญญาณจิต ๑๐  มโนธาตุ ๓   

สันตีรณจิต ๓  มหาวิปากจิต ๘   หสิตุปปาทจิต ๑     
เกิดไดในอารมณ  ๖  ท่ีเปนกามธรรมอยางเดียว 

จิต  ๖  ดวง   คือ  วิญญาณัญจายตนฌานจิต ๓   เนวสัญญานาสัญญายตนฌานจิต ๓   
เกิดไดในธรรมารมณ  ท่ีเปนมหัคคตะอยางเดียว 

จิต  ๒๑  ดวง   คือ  รูปาวจรจิต ๑๕  (เวนอภิญญาจิต ๒)   
อากาสานัญจายตนฌานจิต ๓  อากิญจญัญายตนฌานจิต ๓    
เกิดไดในธรรมารมณ  ท่ีเปนบัญญัติอยางเดียว 

จิต  ๘  ดวง   คือ  โลกุตตรจิต ๘   เกิดไดในธรรมารมณ  ท่ีเปนนิพพานอยางเดียว 
จิต  ๒๐  ดวง   คือ  อกุศลจิต ๑๒    

มหากุศลญาณวิปปยุตตจิต ๔  มหากริยาญาณวิปปยุตตจิต ๔    
เกิดไดในอารมณ  ๖  ท่ีเปนกามะ  มหัคคตะ  บัญญติั  (เวนโลกุตตรธรรม ๙) 

จิต  ๕  ดวง คือ  มหากุศลญาณสัมปยุตตจิต ๔  กุศลอภิญญาจิต ๑    
เกิดไดในอารมณ ๖  ท่ีเปนกามะ  มหัคคตะ  โลกุตตระ  บัญญัติ   
(เวนอรหัตตมรรค  อรหัตตผล) 

จิต  ๖  ดวง คือ  มหากริยาญาณสัมปยุตตจิต ๔  กริยาอภิญญาจติ ๑   
มโนทวาราวัชชนจิต ๑    เกิดไดในอารมณ ๖  ท่ีเปนกามะ  มหัคคตะ   
โลกุตตระ  บัญญัติ   โดยไมมีเหลือ 

ในอารัมมณสังคหะน้ี   มีการสงเคราะหจิต  ๗  นัย   โดยประเภทแหงเอกันตะ ๔  อเนกันตะ ๓   
ดังท่ีกลาวมาแลว  ดวยประการฉะน้ี 

  
 
 



๒๓ 

๕๗.  ให้แปลคาถาแสดงจิตที�รบัอารมณ์   โดยแน่นอน  ๔  ประเภท   

และไม่แน่นอน  ๓  ประเภท           (1/55)………..หนา 44) 

ตอบ แปลคาถาดังตอไปน้ี     (แปลเหมือนขอ ๕๖) 
 

๕๘.   อารมณ์  ๖   เมื�อจาํแนกโดยประเภทใหญ่แล้ว   มีกี�ประเภท   คืออะไรบ้าง  

ให้แสดงองคธ์รรมมาด้วย              ( 2/55,  2/56,  2/57,  2/61,  1/66)………..หนา 45) 

 ตอบ  อารมณ  ๖  เม่ือจําแนกโดยประเภทใหญแลว  มี  ๔  ประเภท  คือ 
 ๑. กามอารมณ  องคธรรมไดแก   กามจิต ๕๔      เจตสิก ๕๒    รูป ๒๘ 
 ๒. มหัคคตอารมณ องคธรรมไดแก   มหัคคตจิต ๒๗  เจตสิก ๓๕ 
 ๓. โลกุตตรอารมณ องคธรรมไดแก   โลกุตตรจิต ๘    เจตสิก ๓๖   นิพพาน 
 ๔. บัญญัติอารมณ องคธรรมไดแก   สัททบัญญัติ       อัตถบัญญัติ 
 

๕๙. จิตที�รบัอารมณ์โดยแน่นอน   (มีกี่ดวง)  มีกี�ประเภท   คืออะไรบ้าง      (1/60,  1/62,  1/66) 

ตอบ จิตท่ีรับอารมณแนนอน  (มี ๖๐ ดวง)  มี  ๔  ประเภท  คือ                 (………หนา 44) 

จิต  ๒๕  ดวง คือ  ทวิปญจวิญญาณจิต ๑๐  มโนธาตุ ๓   
สันตีรณจิต ๓  มหาวิปากจิต ๘  หสิตุปปาทจิต ๑     
เกิดไดในอารมณ  ๖  ท่ีเปนกามธรรมอยางเดียว 

จิต  ๖  ดวง   คือ  วิญญาณัญจายตนฌานจิต ๓   เนวสัญญานาสัญญายตนฌานจิต ๓   
เกิดไดในธรรมารมณ  ท่ีเปนมหัคคตะอยางเดียว 

จิต  ๒๑  ดวง   คือ  รูปาวจรจิต ๑๕  (เวนอภิญญาจิต ๒)  อากาสานัญจายตนฌานจิต ๓   
อากิญจัญญายตนฌานจิต ๓   เกดิไดในธรรมารมณท่ีเปนบัญญัติอยางเดียว 

จิต  ๘  ดวง   คือ  โลกุตตรจิต ๘   เกิดไดในธรรมารมณท่ีเปนนิพพานอยางเดียว 
 

๖๐.   จงจาํแนกจิตที�รบัอารมณ์   โดยแน่นอน   ดงัต่อไปนี�         (1/47)………..หนา 51) 

 ๑. จิตท่ีรับนิพพานอารมณอยางเดียว  ๒. จิตท่ีรับอนาคตอารมณอยางเดียว 
 ๓. จิตท่ีรับบัญญัติอารมณอยางเดียว  ๔. จิตท่ีรับธรรมารมณอยางเดียว 
ตอบ จําแนกจิตท่ีรับอารมณ  โดยแนนอน  ดังน้ี 

๑. จิตท่ีรับนิพพานอารมณอยางเดียว  โดยแนนอน   
มี  ๘  หรือ  ๔๐ ดวง  คือ  โลกุตตรจิต ๘  หรือ ๔๐ 

๒. จิตท่ีรับอนาคตอารมณอยางเดียว  โดยแนนอน  ไมมี 
๓. จิตท่ีรับบัญญัติอารมณอยางเดียว  โดยแนนอน    

มี  ๒๑  ดวง  คือ  รูปาวจรจิต ๑๕  (เวนอภิญญาจิต ๒)   
อากาสานัญจายตนฌานจิต ๓   อากญิจัญญายตนฌานจิต ๓ 

๔. จิตท่ีรับธรรมารมณอยางเดียว   โดยแนนอน    
มี  ๓๕  ดวง  คือ  มหัคคตจติ ๒๗ (เวนอภิญญาจิต ๒)   โลกุตตรจิต ๘ 

 
 



๒๔ 

๖๑.  ให้แสดงจิต  เจตสิก  ที�รบัอารมณ์ดงัต่อไปนี�    โดยแน่นอน       

     ๑. นามอารมณ์     ๒. รปูอารมณ์          ๓. บญัญติัอารมณ์     

๔. ปรมตัถอารมณ์             ๕. นิพพานอารมณ์              

ตอบ (2/49,  2/63,  1/65,  2/65)………...หนา 51, 59) 
๑. จิตท่ีรับนามอารมณ โดยแนนอน  มี  ๑๔  ดวง คือ   

  วิญญาณัญจายตนฌานจิต ๓    
เนวสัญญานาสัญญายตนฌานจิต ๓   โลกุตตรจิต ๘   

 เจตสิกท่ีรับนามอารมณ โดยแนนอน  ไมมี  
๒. จิตท่ีรับรูปอารมณ โดยแนนอน  มี  ๑๓  ดวง   คือ 

  ทวิปญจวิญญาณจิต ๑๐   มโนธาตุ ๓   
 เจตสิกท่ีรับรูปอารมณ โดยแนนอน   ไมมี  

๓. จิตท่ีรับบัญญัติอารมณ  โดยแนนอน   มี  ๒๑ ดวง คือ 
  รูปาวจรจิต ๑๕  (เวนอภญิญาจิต ๒)    

อากาสานัญจายตนฌานจิต ๓  อากิญจญัญายตนฌานจิต ๓    
เจตสิกท่ีรับบัญญัติอารมณ โดยแนนอน  มี  ๒  ดวง คือ  อัปปมัญญาเจตสิก ๒ 

๔. จิตท่ีรับปรมัตถอารมณ     โดยแนนอน  มี  ๓๙  ดวง   คือ   
  ทวิปญจวิญญาณจิต ๑๐   มโนธาตุ ๓   ตทารัมมณจิต ๑๑    
  หสิตุปปาทจติ ๑   วญิญาณัญจายตนฌานจิต ๓    
  เนวสัญญานาสัญญายตนฌานจิต ๓   โลกุตตรจิต ๘ 

เจตสิกท่ีรับปรมัตถอารมณ โดยแนนอน   มี  ๓  ดวง คือ  วิรตีเจตสิก ๓ 
๕. จิตท่ีรับนิพพานอารมณ     โดยแนนอน   มี  ๘  ดวง   คือ  โลกุตตรจิต  ๘   

เจตสิกท่ีรับนิพพานอารมณ โดยแนนอน   ไมมี  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



๒๕ 

วตัถสุงัคหะ 
..................................................................................................................................................................................................................................................................... 

 

๖๒. คาํว่า  วตัถ ุ  ในวตัถสุงัคหะนี�     หมายความว่าอย่างไร       (2/60,  1/62,  1/65,  1/66) 

  วตัถมีุกี�อย่าง   คืออะไรบ้าง   จงแสดงมาพร้อมองคธ์รรม          (………..หนา 62) 

ตอบ คําวา  วัตถ ุ ในวัตถุสังคหะน้ี  หมายความวา  ธรรมท่ีเปนท่ีอาศัยของจิต  และเจตสิก  
ชื่อวา  วัตถ ุ   วัตถุมี  ๖  อยาง   คือ .................... 

๑. จกัขุวัตถุ   องคธรรมไดแก   จกัขุปสาท 
๒. โสตวัตถุ   องคธรรมไดแก   โสตปสาท 
๓. ฆานวัตถุ   องคธรรมไดแก   ฆานปสาท 
๔. ชิวหาวัตถุ   องคธรรมไดแก   ชิวหาปสาท 
๕. กายวัตถ ุ  องคธรรมไดแก   กายปสาท 
๖. หทัยวัตถ ุ  องคธรรมไดแก   หทัยรูป 

 

๖๓. จงแปลคาถาดงัต่อไปนี�                 (1/60,  1/61,  2/61,  2/62)……..หนา 63) 

  ฉวตฺถํ ุ  นิสฺสิตา  กาเม  สตฺต  รูเป  จตุพฺพิธา              

  ติวตฺถํ ุ  นิสฺสิตารูเป    ธาเตฺวกานิสฺสิตา  มตา. 

ตอบ คาถาน้ีมีคําแปลวา 
 นักศึกษาท้ังหลายพึงทราบวิญญาณธาตุ ๗  ท่ีอาศัยวัตถุรูป ๖  เกิดในกามภูมิ ๑๑   

พึงทราบวิญญาณธาตุ ๔  คือ  จกัขุวญิญาณธาตุ  โสตวิญญาณธาตุ  มโนธาตุ   
มโนวิญญาณธาตุ  ท่ีอาศัยวัตถุรูป ๓  คือ  จกัขุวัตถุ  โสตวัตถ ุ หทัยวัตถ ุ   
เกิดในรูปภูมิ ๑๕  (เวนอสัญญสัตตภูมิ)  
พึงทราบมโนวิญญาณธาตุ ๑   ท่ีไมไดอาศัยวัตถุรูป   เกิดในอรูปภูมิ ๔ 

 

๖๔. วิญาณธาต ุ ๗    คืออะไรบ้าง   ให้แสดงองคธ์รรมมาด้วย          (2/58,  2/61) 

ตอบ แสดงวิญญาณธาตุ  ๗    พรอมดวยองคธรรม  มีดังน้ี                     (……หนา 64)   
 ๑. จกัขุวญิญาณธาตุ    องคธรรมไดแก   จกัขุวญิญาณจิต ๒ 
 ๒. โสตวิญญาณธาตุ    องคธรรมไดแก   โสตวญิญาณจิต ๒ 
 ๓. ฆานวิญญาณธาตุ    องคธรรมไดแก   ฆานวญิญาณจิต ๒ 
 ๔. ชิวหาวญิญาณธาตุ    องคธรรมไดแก   ชิวหาวิญญาณจิต ๒ 
 ๕. กายวิญญาณธาตุ    องคธรรมไดแก   กายวญิญาณจิต ๒  

๖. มโนธาตุ        องคธรรมไดแก   สัมปฏิจฉนจิต ๒  ปญจทวาราวัชชนจิต ๑ 
 ๗. มโนวิญญาณธาตุ    องคธรรมไดแก   จิต ๗๖  หรือ  ๑๐๘   
                                      (เวนทวิปญจวญิญาณจติ ๑๐  มโนธาตุ ๓) 
 

 

 



๒๖ 

๖๕.  จงแปลคาถาต่อไปนี�                (2/44)………..หนา 64) 

  เตจตฺตาลีส  นิสฺสาย  เทฺวจตฺตาลีส   ชายเร 
  นิสฺสาย  จ  อนิสฺสาย  ปาการุปฺปา  อนิสฺสิตา. 
ตอบ แปลคาถา     จิต  ๔๓  ดวง  คือ  ปญจวญิญาณธาตุ ๑๐  มโนธาตุ ๓    

มโนวิญญาณธาตุ ๓๐  ไดแก  โทสมูลจติ ๒  สันตีรณจิต ๓  หสิตุปปาทจิต ๑   
มหาวิปากจิต ๘   รูปาวจรจิต ๑๕   โสดาปตติมรรคจิต ๑   เหลาน้ี    
เกิดขึ้นโดยอาศัยวัตถุรูปแนนอน 

 จิต  ๔๒  ดวง  คือ  โลภมูลจิต ๘  โมหมูลจิต ๒  มโนทวาราวัชชนจิต ๑   
มหากุศลจิต ๘  มหากริยาจิต ๘  อรูปาวจรกุศลจิต ๔  อรูปาวจรกริยาจิต ๔    
โลกุตตรจิต ๗ (เวนโสดาปตติมรรค)   เหลาน้ี   เกิดขึน้โดยอาศัยวัตถุรูปไมแนนอน 

 อรูปวิปากจิต ๔  ยอมเกดิขึ้น  โดยไมอาศัยวัตถุรูปเลย 
 

๖๖. จงแสดงจิตดงัต่อไปนี�             (2/57,  1/65)………..หนา 64) 

๑. จิตท่ีเกิดขึ้นโดยอาศัยวตัถุรูป    แนนอน 
๒. จิตท่ีอาศัยวัตถุรูปเกิด          ไมแนนอน 
๓. จิตท่ีเกิดขึ้นโดยไมไดอาศัยวัตถุรูป  แนนอน       

 

ตอบ ๑. จิตท่ีเกิดขึ้นโดยอาศัยวตัถุรูปแนนอน   มี  ๔๓  ดวง  คือ   
ทวิปญจวิญญาณจิต ๑๐  มโนธาตุ ๓  โทสมูลจิต ๒  ตทารัมมณจิต ๑๑   
หสิตุปปาทจิต ๑  รูปาวจรจิต ๑๕   โสดาปตติมรรคจิต ๑ 

 ๒. จิตท่ีอาศัยวัตถุรูปเกิดไมแนนอน   มี  ๔๒  ดวง  คือ   
โลภมูลจิต ๘   โมหมูลจิต ๒   มโนทวาราวัชชนจิต ๑   
มหากุศลจิต ๘   มหากิริยาจิต ๘   อรูปาวจรกุศลจิต ๔   อรูปาวจรกิริยาจิต ๔   
โลกุตตรจิต ๗  (เวนโสดาปตติมรรค) 

   ๓. จิตท่ีเกิดขึ้นโดยไมไดอาศัยวัตถุรูปแนนอน  มี  ๔  ดวง  คือ  อรูปาวจรวิปากจิต ๔ 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



๒๗ 

๖๗.  ให้แสดงการจาํแนกวิญญาณธาต ุ ๗    ที�เกิดในกามภมิู  ๑๑    โดยวตัถรุปู  ๖        

ตอบ การจําแนกวิญญาณธาตุ  ๗   ท่ีเกิดในกามภูมิ  ๑๑  โดยวัตถุรูป  ๖  ดังน้ี 
จักขุวญิญาณธาตุ   ๒     อาศัยจักขวุัตถุเกิด               (2/53)………..หนา 64) 

โสตวิญญาณธาตุ   ๒      อาศัยโสตวัตถุเกิด 
ฆานวิญญาณธาตุ  ๒     อาศัยฆานวัตถุเกิด 
ชิวหาวิญญาณธาตุ ๒     อาศัยชิวหาวัตถเุกิด 
กายวิญญาณธาตุ   ๒     อาศัยกายวัตถเุกดิ 
มโนธาตุ ๓       อาศัยหทัยวัตถุเกิด 
มโนวิญญาณธาตุ ๖๗    ไดแก  กามจิต ๔๑  (เวนทวิปญจวิญญาณจิต ๑๐  มโนธาตุ ๓)  
และมหัคคตกุศลจิต ๙  มหัคคตกริยาจิต ๙  โลกุตตรจิต ๘   อาศัยหทัยวัตถเุกิด 

 

๖๘.  จาํแนกวิญญาณธาต ุ ๔    ที�เกิดในรปูภมิู  ๑๕   โดยวตัถรุปู  ๓       (1/43)………..…หนา 65) 

ตอบ จําแนกวิญญาณธาตุ ๔   ท่ีเกิดในรูปภูมิ ๑๕   โดยวตัถุรูป ๓  ดังน้ี 
 ๑. จักขุวญิญาณธาตุ ๒    อาศัยจักขวุัตถุเกิด 
 ๒. โสตวิญญาณธาตุ ๒    อาศัยโสตวัตถุเกิด 
 ๓. มโนธาตุ ๓      อาศัยหทัยวัตถุเกิด 
 ๔. มโนวิญญาณธาตุ ๖๒  ไดแก   โลภมูลจิต ๘   โมหมูลจิต ๒   สันตีรณจิต ๓   

มโนทวาราวัชชนจิต ๑   หสิตุปปาทจิต ๑   มหากุศลจิต ๘   มหากริยาจิต ๘    
รูปาวจรจิต ๑๕   อรูปาวจรกุศลจิต ๔   อรูปาวจรกริยาจิต ๔   โลกุตตรจิต ๘   
เหลาน้ี   อาศัยหทัยวัตถุเกิด 

  

๖๙.   จงจาํแนกจิตที�อาศยัวตัถรุปูเกิดแน่นอน ๔๓  ดวงนั�น   โดยวตัถรุปู  ๖       

ตอบ จําแนกจิต  ๔๓  ดวง  ท่ีอาศัยวัตถุรูปเกิดแนนอน   โดยวัตถุรูป  ๖  ดงัน้ี  คือ 
จักขุวญิญาณจิต ๒ อาศัยจักขุวัตถุเกดิ          (2/44,  2/51)………..หนา 66) 

โสตวิญญาณจิต ๒   อาศัยโสตวัตถุเกดิ 
ฆานวิญญาณจิต ๒   อาศัยฆานวัตถุเกดิ 
ชิวหาวิญญาณจิต ๒  อาศัยชิวหาวัตถุเกดิ 
กายวิญญาณจิต ๒  อาศัยกายวัตถุเกิด 
โทสมูลจิต ๒   มโนธาตุ ๓   ตทารัมมณจิต ๑๑   หสิตุปปาทจิต ๑   รูปาวจรจิต ๑๕   
โสดาปตติมรรคจิต ๑   รวม  ๓๓  ดวงน้ี   อาศัยหทัยวัตถุเกิด 

 
 
 
 
 
 



๒๘ 

๗๐.   จิตที�อาศยัหทยัวตัถเุกิดโดยแน่นอน   และไม่แน่นอน    

มีจาํนวนเท่าไร   คืออะไรบ้าง         (2/55)………..หนา 66 - 67) 

ตอบ จิตท่ีอาศัยหทัยวัตถุเกดิโดยแนนอน  มี  ๓๓  ดวง  คือ  
โทสมูลจิต ๒   มโนธาตุ ๓   ตทารัมมณจิต ๑๑   หสิตุปปาทจิต ๑    
รูปาวจรจิต ๑๕   โสดาปตติมรรคจิต ๑ 

 จิตท่ีอาศัยหทัยวัตถุเกดิโดยไมแนนอน  มี  ๔๒  ดวง  คือ   
โลภมูลจิต ๘   โมหมูลจิต ๒   มโนทวาราวัชชนจิต ๑   มหากุศลจิต ๘   มหากริยาจิต ๘    
อรูปกุศลจิต ๔   อรูปกริยาจิต ๔   โลกุตตรจิต ๗  (เวนโสดาปตติมรรคจิต)      

 

๗๑.  ให้จาํแนกเจตสิก ๕๒   โดยวตัถรุปู  ๖    

และที�กล่าวว่า   โทจตุกเจตสิก ๔   อปัปมญัญาเจตสิก ๒   ต้องอาศยัวตัถรุปูเกิด 

โดยแน่นอน  เพราะเหตใุด            (1/47)………..เฉลยหนา 114) 

ตอบ จําแนกเจตสิก ๕๒  โดยวตัถุรูป ๖  น้ัน   มีดงัน้ี  คือ   
ในบรรดาเจตสิก  ๕๒  ดวงน้ัน   
สัพพจิตตตสาธารณเจตสิก  ๗ ดวง  อาศัยวัตถุรูป ๖  เกิดก็ได   ไมอาศัยวัตถุรูป ๖  เกิดก็ได   
เจตสิกท่ีเหลือ ๓๙  (เวนโทจตุกเจตสิก ๔  อัปปมัญญาเจตสิก ๒)  อาศัยหทัยวัตถุรูปเกิดก็ได  
ไมอาศัยหทัยวัตถุรูปเกดิกไ็ด   
โทจตุกเจตสิก ๔   อัปปมัญญาเจตสิก ๒   อาศัยหทัยวัตถุรูปเกดิ  แนนอน 

  

และท่ีกลาววา  โทจตุกเจตสิก ๔  อัปปมัญญาเจตสิก ๒  ตองอาศัยหทัยวัตถุรูปเกิด 
โดยแนนอนน้ัน  เพราะเหตุวา  โทจตุกเจตสิก ๔  ดวงน้ี  เกดิไดเฉพาะแตในกามภูมิอยางเดียว   
สวนอัปปมัญญาเจตสิก ๒  เกดิไดเฉพาะแตในปญจโวการภูมิเทาน้ัน 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



๒๙ 

ปริจเฉทที�  ๗ 

สมจุจยสงัคหะ 
..................................................................................................................................................................................................................................................................... 

 

๗๒. จงแปลคาถาที�แสดงถึงอนุสนธิและปฏิญญา  มี  ทฺวาสตฺตติวิธา  วุตฺตา  เป็นต้น    

          และให้นับจาํนวนวตัถธุรรม  ๗๒  มาให้เหน็   โดยไม่ต้องยกเหตผุล   (1/59)…….…หนา 79) 

 ตอบ คาถาน้ีแปลวา   วัตถธุรรม  คือ  ธรรมท่ีมีสภาพของตนโดยแท ๗๒  ประการน้ัน   
ขาพเจาไดแสดงไปแลว  บัดน้ี  จะแสดงสมุจจยสังคหะ  คือ  สังคหะท่ีรวบรวมธรรมตางๆ  
ของวัตถุธรรม ๗๒  ประการน้ัน  ตามท่ีจะเขากันได  
นับจํานวนวัตถุธรรม ๗๒ น้ัน  มีดังน้ี   จิตท้ังหมดนับเปน ๑   เจตสิก ๕๒   
นิปผันนรูป ๑๘   นิพพาน ๑ 

 

๗๓.    สมจุจยสงัคหะ   หมายความว่าอย่างไร         (2/55,  2/56,  1/57,  2/57,  1/58)  

ให้ยกวจนัตถะขึ�นแสดงด้วย                   (2/59,  1/60,  1/61,  2/62,  2/64)…..…หนา 80) 

ตอบ สมุจจยสังคหะ  หมายความวา  ปริจเฉทท่ีแสดงการรวบรวมปรมัตถธรรมท้ัง  ๔   
ท่ีมีสภาพเขากันได   ใหอยูเปนหมวด ๆ  ชื่อวา  สมุจจยสังคหะ               
ดังมีวจนัตถะแสดงวา  สห  อุจจฺียนฺเต  เอตฺถาติ  สมุจฺจโย  ( วา )   

        สมฺปณฺเฑตฺวา  อุจฺจยีนฺเต  เอเตนาติ  สมุจฺจโย   
ปริจเฉทท่ีชื่อวา  สมุจจยะ  เพราะเปนปริจเฉทท่ีแสดงรวบรวมปรมัตถธรรมท้ัง ๔ ประการ 
พรอมกัน  (หรือ)  ปริจเฉทท่ีชื่อวา  สมุจจยะ  เพราะเปนเหตุแหงการรวบรวมปรมัตถธรรม   

  ท่ีมีสภาพเขากันได  ใหอยูเปนหมวดๆ 
   

๗๔.   พระอนุรทุธาจารย ์ แสดงการจาํแนกวตัถธุรรม  ๗๒  นั�น  ออกเป็นกี�หมวด    

     คืออะไรบ้าง   ให้บอกความหมายของหมวดนั�น ๆ  มาด้วย  

(1/60,  1/61,  2/61,  2/62,  2/64,  1/66) 

ตอบ พระอนุรุทธาจารย  แสดงการจําแนกวัตถุธรรม  ๗๒  น้ัน  ออกเปน  ๔  หมวด  คือ 
๑. อกุศลสังคหะ     การแสดงสงเคราะหธรรม  ท่ีเปนฝายอกุศลโดยสวนเดียว  หมวดหน่ึง 
๒. มิสสกสังคหะ     การแสดงสงเคราะหธรรม  ท่ีเปนกุศล  อกุศล  อพยากตะ  ท้ัง  ๓  
      ปนกัน  หมวดหน่ึง 
๓. โพธิปกขิยสังคหะ  การแสดงสงเคราะหธรรม  ท่ีเปนฝายมรรคญาณ   หมวดหน่ึง 
๔. สัพพสังคหะ       การแสดงสงเคราะหจิต  เจตสิก  รูป  นิพพาน  ซ่ึงเปนวัตถุธรรม 
     ท้ังหมดรวมกัน   หมวดหน่ึง 

 
 
 
 
 



๓๐ 

๗๕.    เพราะเหตใุด  ปริจเฉทที�  ๗   จึงเรียกว่า  สมจุจยสงัคหะ             (1/56,  2/59,  2/60,  1/62) 

  และสมจุจยสงัคหะนี�    มีสงัคหะอยู่กี�หมวด   คืออะไรบ้าง          (2/66)…….….หนา 80)              

แต่ละหมวดมีธรรมอยู่เท่าไร   คืออะไรบ้าง    (ใหบอกเฉพาะหัวขอ)       

ตอบ  เพราะเหตุวา  ในปริจเฉทท่ี  ๗  น้ี  พระอนุรุทธาจารยแสดงการรวบรวมธรรม 
ท่ีมีสภาพเขากันได   จึงเรียกวา  สมุจจยสังคหะ 
และในสมุจจยสังคหะน้ี  มีสังคหะอยู  ๔  หมวด  คือ 

 ๑. อกุศลสังคหะ การแสดงสงเคราะหธรรม  ท่ีเปนฝายอกุศลโดยสวนเดียว  หมวดหน่ึง 
 ๒. มิสสกสังคหะ   การแสดงสงเคราะหธรรม  ท่ีเปนกุศล  อกุศล  อพยากตะ  ท้ัง  ๓  
                                  ปนกัน   หมวดหน่ึง 
 ๓. โพธิปกขิยสังคหะ การแสดงสงเคราะหธรรม  ท่ีเปนฝายมรรคญาณ   หมวดหน่ึง 
 ๔. สัพพสังคหะ   การแสดงสงเคราะหจิต  เจตสิก  รูป  นิพพาน  ซ่ึงเปนวัตถุธรรม  
                                 ท้ังหมดรวมกัน   หมวดหน่ึง 
ในอกุศลสังคหะ   มีธรรมอยู  ๙  หมวด   คือ   ๑. อาสวะ    ๒. โอฆะ   ๓. โยคะ   ๔. คันถะ   
     ๕. อุปาทาน    ๖. นีวรณะ    ๗. อนุสัย    ๘. สังโยชน    ๙. กิเลส 
ในมิสสกสังคหะ   มีธรรมอยู  ๗  หมวด  คือ   ๑. เหตุ    ๒. ฌานังคะ   ๓. มัคคังคะ   
     ๔. อินทรีย    ๕. พละ   ๖. อธิบด ี   ๗. อาหาร 
ในโพธิปกขิยสังคหะ มีธรรมอยู  ๗  หมวด  คือ   ๑. สติปฏฐาน    ๒. สัมมัปปธาน   

๓. อิทธิบาท   ๔. อินทรีย   ๕. พละ   ๖. โพชฌงค   ๗. มัคคังคะ 
ในสัพพสังคหะ   มีธรรมอยู  ๕  หมวด  คือ  ๑. ขันธ   ๒. อุปาทานักขนัธ   ๓. อายตนะ   

๔. ธาตุ    ๕. สัจจะ 
 

๗๖.  ในวตัถธุรรม  ๗๒  นั�น   วตัถธุรรมที�แสดงไว้ในอกศุลสงัคหะ    มิสสกสงัคหะ   

         โพธิปักขิยสงัคหะ    สพัพสงัคหะ   แต่ละหมวดมีจาํนวนเท่าใด   คืออะไรบ้าง  

ตอบ   ในวัตถุธรรม  ๗๒  น้ัน                                           (1/56,  2/60,  1/66)           
 วัตถุธรรมท่ีแสดงไวในอกศุลสังคหะ   มี  ๑๔  คือ  อกุศลเจตสิก ๑๔ 
 วัตถุธรรมท่ีแสดงไวในมิสสกสังคหะ   มี  ๓๖  คือ  จิต ๑   เจตสิก ๒๖   รูป ๙       
 วัตถุธรรมท่ีแสดงไวในโพธปิกขิยสังคหะ มี  ๑๔  คือ  จิต ๑   เจตสิก ๑๓ 
 วัตถุธรรมท่ีแสดงไวในสัพพสังคหะ   

 
มี  ๗๒  คือ  จิต ๑  เจตสิก ๕๒  นิปผันนรูป ๑๘   
           นิพพาน ๑ 

  
             
          
 
 
 



๓๑ 

อกศุลสงัคหะ 
..................................................................................................................................................................................................................................................................... 

 

๗๗.  ในอกศุลสงัคหะ   มีธรรมอยู่กี�หมวด    คืออะไรบ้าง       (2/56,  1/58,  2/58,  1/59)   

เมื�อว่าโดยประเภทแล้ว   มีเท่าไร                     (1/61,  2/62,  2/64,  2/65)……….…หนา 82) 

ตอบ ในอกุศลสังคหะ  มีธรรมอยู  ๙  หมวด  คือ                                                     
๑. อาสวะ     ๒. โอฆะ ๓. โยคะ ๔. คันถะ ๕. อุปาทาน  
๖. นีวรณะ ๗. อนุสัย ๘. สังโยชน ๙. กิเลส 
วาโดยประเภทแลวมี  ๕๕  ประเภท 

  

..................................................................................................................................................................................................................................................................... 

78.  ธรรมท่ีเปรียบเหมือนโซเหล็ก   คืออะไร   มีเทาไร   คืออะไรบาง  
จงแสดงพรอมท้ังความหมาย   และองคธรรม          (2/66) 

ตอบ ธรรมท่ีเปรียบเหมือนโซเหล็ก  คือ  คันถะ  มี  ๔  คือ..................(ดูคําตอบขอ ๗๘) 
..................................................................................................................................................................................................................................................................... 

๗๘.   จงแสดงคนัถะ  ๔    พร้อมทั �งความหมายและองคธ์รรม         (2/61,  2/64,  2/65)   

ตอบ แสดงคันถะ  ๔  พรอมท้ังความหมายและองคธรรม   (…………...หนา 83) 

๑. อภิชฌากายคันถะ    ธรรมชาติท่ีเกี่ยวคลองนามกาย  รูปกายไว   โดยอาการผูกพันอยู- 
ในกามคุณอารมณ   องคธรรมไดแก  โลภเจตสิก  ท่ีในโลภมูลจิต ๘ 

๒. พยาปาทกายคันถะ   ธรรมชาติท่ีเกี่ยวคลองนามกาย  รูปกายไว   โดยอาการโกรธ   
องคธรรมไดแก   โทสเจตสิก  ท่ีในโทสมูลจิต ๒ 

๓. สีลัพพตปรามาสกายคันถะ   ธรรมชาติท่ีเกี่ยวคลองนามกาย  รูปกายไว  โดยอาการยึดถือ 
ในการปฏิบัติท่ีผิด    
องคธรรมไดแก  ทิฏฐิเจตสิก  ท่ีในทิฏฐิคตสัมปยุตตจิต ๔ 

๔. อิทังสัจจาภินิเวสกายคันถะ   ธรรมชาติท่ีเกี่ยวคลองนามกาย  รูปกายไว  โดยอาการยึดม่ัน   
       ในความเห็นผิดของตนวาถูก  ความเห็นของคนอ่ืนวาผิด   

องคธรรมไดแก   ทิฏฐิเจตสิก  ท่ีในทิฏฐิคตสัมปยุตตจิต ๔ 
 

๗๙. อกศุลธรรมที�เป็นอาสวะ   โอฆะ   โยคะ   คนัถะ   อปุาทาน   นิวรณ์   อนุสยั   

สงัโยชน์   กิเลส   ทั �ง  ๙  เหล่านี�ได้แก่อะไร    อกศุลธรรมที�เป็นไม่ได้ทั �ง  ๙  เหล่านี�    

ได้แก่อะไร           (2/45,  1/66)………..เฉลยหนา 130) 

ตอบ อกุศลธรรมท่ีเปนอาสวะ  โอฆะ  โยคะ  คันถะ  อุปาทาน  นิวรณ  อนุสัย     
สังโยชน  กเิลส   ท้ัง  ๙  เหลาน้ีไดน้ัน  ไดแก  โลภเจตสิก 
อกุศลธรรมท่ีเปนไมไดท้ัง ๙  เหลาน้ี   ไดแก  อกุศลจิต ๑๒  อัญญสมานเจตสิก ๑๓   
ท่ีประกอบกับอกุศลจิต 

 
 



๓๒ 

(80)  จงแสดงอุปาทาน  ๔   พรอมท้ังความหมายและองคธรรม            (2/43) 
..................................................................................................................................................................................................................................................................... 

๘๐.  ความยึดมั �นในอารมณ์   เรียกว่าอะไร   มีกี�อย่าง   คืออะไรบ้าง    

ให้แสดงมาพร้อมทั �งความหมายและองคธ์รรม           (1/60)………..หนา 84) 

ตอบ ความยึดม่ันในอารมณ   เรียกวา  อุปาทาน  มี  ๔   คือ 
๑. กามุปาทาน   ธรรมชาติท่ีเปนเคร่ืองยึดม่ันในกามคุณอารมณ   

องคธรรมไดแก  โลภเจตสิก  ท่ีในโลภมูลจิต ๘ 
๒. ทิฏุปาทาน   ธรรมชาติท่ีเปนเคร่ืองยึดม่ันในความเห็นผิด   

ท่ีนอกจากสีลัพพตปรามาสทิฏฐิ  และอัตตวาททิฏฐิ   
องคธรรมไดแก  ทิฏฐิเจตสิก  ท่ีในทิฏฐิคตสัมปยุตตจิต ๔ 

๓. สีลัพพตุปาทาน   ธรรมชาติท่ีเปนเคร่ืองยึดม่ันในการปฏิบัติผิด  
องคธรรมไดแก  ทิฏฐิเจตสิก  ท่ีในทิฏฐิคตสัมปยุตตจิต ๔ 

๔. อัตตวาทุปาทาน  ธรรมชาติท่ีเปนเคร่ืองยึดม่ันในรูปนามขันธ ๕  วาเปนตัวเปนตน   
องคธรรมไดแก  ทิฏฐิเจตสิก  ท่ีในทิฏฐิคตสัมปยุตตจิต ๔ 

 

๘๑.   ให้แปลพร้อมแสดงองคธ์รรมของบทดงัต่อไปนี�      (2/56,  1/59,  1/61,  2/62) 

ก.  กามาสวะ     ข.  ภโวฆะ                   (……….…หนา 82) 

ค. ทิฏฐิโยคะ   ง.  อตัตวาทุปาทาน         จ.  อวิชชานีวรณะ 

ตอบ  
ก.  กามาสวะ    ธรรมชาติท่ีเปนเคร่ืองไหลอยูในกามคุณอารมณ  

องคธรรมไดแก  โลภเจตสิก  ท่ีในโลภมูลจิต ๘ 
ข. ภโวฆะ               ธรรมชาติท่ีเปนเคร่ืองทําใหสัตวจมอยูในรูปภพ   อรูปภพ   

     หรือ  รูปฌาน   อรูปฌาน  
     องคธรรมไดแก  โลภเจตสิก  ท่ีในทิฏฐิคตวิปปยุตตจิต ๔              

ค. ทิฏฐิโยคะ         ธรรมชาติท่ีเปนเคร่ืองประกอบสัตวใหติดอยูในความเห็นผิด 
                            องคธรรมไดแก  ทิฏฐิเจตสิก  ท่ีในทิฏฐิคตสัมปยุตตจิต ๔ 

ง. อัตตวาทุปาทาน   ธรรมชาติท่ีเปนเคร่ืองยึดม่ันในรูป  นาม  ขันธ ๕  วาเปนตัว  เปนตน  
     องคธรรมไดแก  ทิฏฐิเจตสิก  ท่ีในทิฏฐิคตสัมปยุตตจิต ๔                                           

จ. อวิชชานีวรณะ     ธรรมชาติท่ีเปนเคร่ืองกั้นความดี  คือความหลง  ความโง  ท่ีไมรู 
       ตามความเปนจริง   องคธรรมไดแก  โมหเจตสิก  ท่ีในอกุศลจิต ๑๒ 
 
 
 
 
 
 



๓๓ 

๘๒.  กิเลสมีจาํนวนเท่าใด   คืออะไรบ้าง   ให้แสดงมาเฉพาะชื�อ   

ตอบ กิเลส  มีจํานวน  ๑๐  คือ          (2/57,  2/59,  1/62,  2/63,  1/65)…………หนา 89) 

๑. โลภกิเลส     ๒. โทสกิเลส     ๓. โมหกิเลส       ๔. มานกิเลส   
๕. ทิฏฐิกิเลส     ๖. วจิิกิจฉากิเลส     ๗. ถีนกเิลส      ๘. อุทธัจจกิเลส     
๙. อหิริกกิเลส   ๑๐. อโนตตัปปกิเลส 

 

๘๓.  จงแสดงความแตกต่างระหว่าง   อภิชฌาและพยาบาท  ที�เป็นมโนทุจริต   

   กบั  อภิชฌาและพยาบาท   ที�เป็นคนัถะ               (1/56)………..หนา 96) 

ตอบ    ความแตกตางระหวาง ............   
อภิชฌาและพยาบาท  ท่ีเปนมโนทุจริต  กับ  อภิชฌาและพยาบาท  ท่ีเปนคันถะ 
อภิชฌาท่ีเปนมโนทุจริตน้ัน  เปนโลภะอยางหยาบ  มีสภาพอยากไดทรัพยสมบัติของผูอ่ืน 
มาเปนของๆ  ตน   โดยไมชอบธรรม 
สวน  อภิชฌากายคันถะน้ัน   เปนไดท้ังโลภะอยางหยาบและอยางละเอียดท้ังหมด   
ท่ีเกี่ยวกับความอยากได  ความพอใจในทรัพยสมบัติของผูอ่ืน  หรือของตนเอง   
โดยชอบธรรมก็ตาม  ไมชอบธรรมก็ตาม   จดัเปนอภิชฌากายคันถะ  ท้ังส้ิน 
 

พยาบาทท่ีเปนมโนทุจริตน้ัน  ไดแก  โทสะอยางหยาบ  ท่ีเกีย่วกับความปองรายผูอ่ืน   
โดยนึกคิดใหเขามีความลําบากเสียหายตางๆ  หรือ  นึกแชงใหผูท่ีตนไมชอบน้ันใหถึงตาย 
สวน  พยาปาทกายคันถะน้ัน  ไดแก  โทสะอยางหยาบก็ตาม  อยางละเอียดกต็าม   
คือ  ความไมชอบใจ  ไมพอใจ  โกรธ  กลัว  กลุมใจ  เสียใจ  ไปจนถงึการทําปาณาติบาต   

  ผรุสวาจา   เหลาน้ี  จัดเปนพยาปาทกายคันถะ  ท้ังส้ิน 
 

๘๔.   ให้ยกอปุมาเปรียบเทียบระหว่างกิเลสทั �ง ๓  มีอนุสยักิเลสเป็นต้น   

และ  ให้แสดงกศุลที�ประหาณกิเลสทั �ง ๓  เหล่านั�น  มาโดยเฉพาะๆ  ว่า   

กศุลชนิดไหน   ประหาณกิเลสชนิดใด         (1/57,  2/59,  2/60,  1/66)………..หนา 99) 

 ตอบ แสดงยกอุปมาเปรียบเทียบระหวางกิเลสท้ัง  ๓  มีอนุสัยกิเลสเปนตนน้ันมีดังน้ี  คือ   
อนุสัยกิเลส  ปริยุฏฐานกิเลส   วีติกกมกิเลสท้ัง ๓  อยางน้ี  เปรียบเหมือนกับไมขีดไฟ 
อนุสัยกิเลส  เปรียบเหมือนไฟท่ีอยูในหัวไมขีด   
อารมณตางๆ  ท่ีมากระทบทางตา หู  จมูก  ล้ิน  กาย  ใจ  เปรียบเหมือนเอากานไมขีดไฟ   
ขีดท่ีขางกลอง    เม่ือไฟปรากฏขึ้น  ไฟน้ีเปรียบเหมือนกับปริยุฏฐานกิเลส   
และเม่ือเอาไฟท่ีปรากฏขึ้นน้ี  ไปจุดเขากับวัตถุส่ิงหน่ึงส่ิงใดแลว  ไฟท่ีลุกติดวัตถุน้ันๆ   
เปรียบเหมือนกับวีติกกมกเิลส  ดังน้ี 
และกุศลท่ีสามารถประหาณกิเลสท้ัง  ๓  เหลาน้ีไดโดยเฉพาะๆ  น้ัน  คือ 

  ศีลกุศล       สามารถประหาณ วีติกกมกเิลสได 
  สมาธิกุศล      สามารถประหาณ ปริยุฏฐานกิเลสได 
  ปญญาในมรรค    สามารถประหาณ   อนุสัยกิเลสได 
 



๓๔ 

๘๕.   เหตใุดความพอใจ   ความโกรธ   ความถือตวัเป็นต้นเหล่านี�    จึงชื�อว่าสงัโยชน์ได้   

ให้อธิบาย   และยกวจนัตถะขึ�นแสดงด้วย                      (2/49)………..หนา 99)         

ตอบ การท่ีความพอใจ  ความโกรธ  ความถือตัวเปนตนเหลาน้ี   ชือ่วาสังโยชนไดน้ัน     
เพราะความพอใจ  ความโกรธ  ความถือตัวเปนตนเหลาน้ี  ยอมผกูสัตวท้ังหลายไว 
ไมใหพนจากวัฏฏะทุกข 

 อธิบายวา  ตามธรรมดาของปุถุชนท้ังหลายน้ัน  ยอมมีธรรมชาติชนิดหน่ึง   
ท่ีเปรียบเหมือนเชือกเสนใหญ  ๑๐  เสนดวยกัน   ซ่ึงทําการผูกมัดสัตวท้ังหลายไว 
ไมใหหลุดพนไปจากกองทุกขได   
เชือก  ๑๐  เสนเหลาน้ี   ถาหากวาเสนหน่ึงเสนใดมีอาการตึงขึ้นแลว  สังโยชนเสนน้ัน 
ก็จะนําสัตวน้ันใหไปเกิดในภูมิท่ีเกี่ยวกับสังโยชนน้ันๆ  โดยอาศัยกรรมท่ีสัตวน้ันกระทําขึ้น   
ดังมีวจนัตถะแสดงวา    สํโยเชนฺติ   พนฺธนฺตีติ = สํโยชนานิ   
ธรรมเหลาใด  ยอมผูกสัตวท้ังหลายไว   ฉะน้ัน  ธรรมเหลาน้ัน  ชื่อวา  สังโยชน 

 

๘๖.  ให้แสดงการนับกิเลสโดยพิสดาร  ๑,๕๐๐  มาด ู              (2/59,  1/62,  2/63,  1/65) 

ตอบ แสดงการนับกิเลสโดยพิสดาร  ๑,๕๐๐                              (............หนา 103) 

อารมณท่ีเปนเหตุใหกิเลส ๑๐  เกดิขึ้นไดน้ัน  มี  ๑๕๐  คือ   
 นามเตปญญาสะ  คือ  นามธรรม ๕๓  นิปผนันรูป ๑๘  ลักขณรูป ๔   รวมเปน  ๗๕ 
 ในอัชฌัตตสันดาน   คือ  ภายในตัวเรา  มี  ๗๕ 
 ในพหิทธสันดาน     คือ  ส่ิงท่ีมีชีวิตและไมมีชีวติท่ีอยูภายนอกตัวเรา  มี ๗๕   รวมเปน ๑๕๐ 
  อารมณ ๑๕๐  คูณดวยกิเลส ๑๐  คงเปนกิเลส ๑,๕๐๐ 
 

๘๗.  ให้แสดงอกศุลธรรมดงัต่อไปนี�           (2/45)………..เฉลยหนา 129) 

ธรรมท่ีเปนนิวรณได     แตเปนสังโยชนไมได 
ธรรมท่ีเปนสังโยชนได    แตเปนนิวรณไมได 
ธรรมท่ีเปนนิวรณและสังโยชนไดท้ัง ๒  
ธรรมท่ีเปนนิวรณและสังโยชนไมไดท้ัง ๒  

ตอบ แสดงอกุศลธรรมดังตอไปน้ี 
ธรรมท่ีเปนนิวรณได     แตเปนสังโยชนไมได    ไดแก   ถีนมิทธะ  กุกกุจจะ 
ธรรมท่ีเปนสังโยชนได   แตเปนนิวรณไมได       ไดแก   มานะ  ทิฏฐิ  อิสสา  มัจฉริยะ 
ธรรมท่ีเปนนิวรณและสังโยชนไดท้ัง ๒   ไดแก  โลภะ  โทสะ  โมหะ  อุทธจัจะ  วจิิกิจฉา 
ธรรมท่ีเปนนิวรณและสังโยชนไมไดท้ัง ๒ ไดแก  อกุศลจิต ๑๒ เจตสิก ๑๕ (เวนองคธรรม ๑๒) 

 
 
 
 
 



๓๕ 

มิสสกสงัคหะ 
..................................................................................................................................................................................................................................................................... 

 

๘๘. ในมิสสกสงัคหะนั�น   มีธรรมอยู่กี�หมวด   คืออะไรบ้าง  

เมื�อว่าโดยประเภทแล้ว   มีจาํนวนเท่าไร                    (2/54,  1/61)………..หนา 104) 

ตอบ ในมิสสกสังคหะน้ัน  มีธรรมอยู  ๗  หมวด   คือ    
๑. เหตุ         ๒. ฌานังคะ         ๓. มัคคังคะ           ๔. อินทรีย         ๕. พละ    
๖. อธิบดี    ๗. อาหาร          เม่ือวาโดยประเภทแลวมีจํานวน  ๖๔  ประเภท 

 

๘๙. จงแสดงความหมายพร้อมองคธ์รรม   ของอินทรียต่์อไปนี�        

๑. อนัญญาตญัญสัสามิตินทรีย ์ ๒. อญัญินทรีย ์ ๓. อญัญาตาวินทรีย ์ 

(1/58,  1/59,  1/60,  2/62,  2/63,  2/66)………..…..หนา 109)    

ตอบ แสดงความหมายพรอมองคธรรม   ของ   
๑. อนัญญาตัญญัสสามิตินทรีย   ธรรมชาติท่ีเปนผูปกครองในการรูแจงอริยสัจจ ๔  ท่ีตนไมเคยรู     

องคธรรมไดแก  ปญญาเจตสิก  ท่ีในโสดาปตติมรรคจิต ๑ 
๒. อัญญินทรีย   ธรรมชาติท่ีเปนผูปกครองในการรูแจงอริยสัจจ ๔  ท่ีตนเคยรู   

     องคธรรมไดแก  ปญญาเจตสิก  ท่ีในมรรคจิตเบ้ืองบน ๓  และผลจิตเบ้ืองตํ่า ๓ 
๓. อัญญาตาวินทรีย  ธรรมชาติท่ีเปนผูปกครองในการรูแจงอริยสัจจ ๔  ส้ินสุดแลว   

องคธรรมไดแก  ปญญาเจตสิก  ท่ีในอรหัตตผลจิต ๑ 
 

๙๐.   ให้แสดงอธิบดี  ๔   พร้อมทั �งความหมายและองคธ์รรม       

(2/59,  1/61,  1/62,  1/65,  2/65,  1/66)................หนา 110) 

ตอบ แสดงอธิบดี  ๔  พรอมท้ังความหมายและองคธรรม  ดังน้ี      
๑. ฉันทาธิปติ ธรรมชาติท่ีเปนใหญในความพอใจ   
 องคธรรมไดแก  ฉันทเจตสิก  ท่ีในทวิเหตุกชวนะ ๑๘  ติเหตุกชวนะ ๓๔  หรือ ๖๖ 
๒. วีริยาธิปติ ธรรมชาติท่ีเปนใหญในความเพียร   
 องคธรรมไดแก  วีริยเจตสิก   ท่ีในทวิเหตุกชวนะ ๑๘  ติเหตุกชวนะ ๓๔  หรือ ๖๖ 
๓. จิตตาธิปติ ธรรมชาติท่ีเปนใหญในการรับอารมณ   
 องคธรรมไดแก  ทวิเหตุกชวนะ และ ติเหตุกชวนะ ๕๒  หรือ ๘๔ 
๔. วีมังสาธิปติ ธรรมชาติท่ีเปนใหญในการรูแจงตามความเปนจริง   
 องคธรรมไดแก  ปญญาเจตสิก  ท่ีในติเหตุกชวนะ ๓๔  หรือ ๖๖ 
  

    
    

  
 



๓๖ 

๙๑.   ให้แสดงอาหาร  ๔   พร้อมทั �งความหมายและองคธ์รรม           (1/54,  1/62,  1/66) 

ตอบ แสดงอาหาร  ๔  พรอมท้ังความหมายและองคธรรม   (หนา 111) 

๑. กพฬีการาหาร   ธรรมชาติท่ีเปนผูนําใหอาหารชรูปเกิด   
องคธรรมไดแก  โอชาท่ีอยูในอาหารตางๆ 

๒. ผัสสาหาร    ธรรมชาติท่ีเปนผูนําใหเวทนาเกิด   
องคธรรมไดแก  ผัสสเจตสิกท่ีในจิตท้ังหมด 

๓. มโนสัญเจตนาหาร ธรรมชาติท่ีเปนผูนําใหวิปากวิญญาณ  มีปฏิสนธิจิตเปนตนเกิด   
องคธรรมไดแก  เจตนาเจตสิกท่ีในจิตท้ังหมด 

๔. วิญญาณาหาร   ธรรมชาติท่ีเปนผูนําใหเจตสิกและกัมมชรูปเกิด   
องคธรรมไดแก  จิตท้ังหมด 

 

๙๒.    ให้แปลคาถาที�แสดงองคธ์รรมในมิสสกสงัคหะทั �ง  ๗  หมวด  มาด ู 

(2/55,  2/58,  1/59,  2/61,  2/63)………หนา 112) 
ตอบ แปลคาถาท่ีแสดงองคธรรมในมิสสกสังคหะท้ัง  ๗  หมวด  ดังน้ี         

 เหตุ  เม่ือวาโดยองคธรรมปรมัตถแลว  มี  ๖         

 ฌานังคะ เม่ือวาโดยองคธรรมปรมัตถแลว  มี  ๕ 
 มัคคังคะ เม่ือวาโดยองคธรรมปรมัตถแลว  มี  ๙ 
 อินทรีย  เม่ือวาโดยองคธรรมปรมัตถแลว  มี  ๑๖ 
 พละ  เม่ือวาโดยองคธรรมปรมัตถแลว  มี  ๙ 
 อธิบด ี  เม่ือวาโดยองคธรรมปรมัตถแลว  มี  ๔ 
 อาหาร  เม่ือวาโดยองคธรรมปรมัตถแลว  มี  ๔  เหมือนกัน 

นักศึกษาท้ังหลายพึงทราบ  การแสดงมิสสกสังคหะ  ท่ีมีกุศลเปนตนปะปนกัน   
โดยมี  ๗  หมวดดังน้ี 

 

๙๓.   ให้จาํแนกอินทรีย ์ ๒๒   โดยจิต  เจตสิก  รปู                       

(1/58,  1/60,  2/62,  2/65) ………เฉลยหนา 131) 

ตอบ  จําแนกอินทรีย  ๒๒  โดยจิต  เจตสิก  รูป  น้ัน  มีดงัน้ีคือ                 
ในอินทรีย  ๒๒  น้ัน 
จักขุนทรีย   โสตินทรีย   ฆานินทรีย    ชิวหินทรีย   กายินทรีย                     (ปสาทรูป 5)   
อิตถินทรีย   ปุริสินทรีย   รวม  ๗  อินทรียน้ี  เปนรูป                                  (ภาวรูป 2) 
ชีวิตินทรีย   เปนรูป  และเจตสิก........................มนินทรีย    เปนจิต 
สุขินทรีย   ทุกขินทรีย   โสมนัสสินทรีย   โทมนัสสินทรีย   อุเปกขินทรีย            (เวทนา 5)   
สัทธินทรีย  วิริยินทรีย   สตินทรีย   สมาธินทรีย   ปญญินทรีย                        (อินทรีย 5)   

อนัญญาตัญญัสสามิตินทรีย   อัญญินทรีย   อัญญาตาวินทรีย                  (โลกุตตรอินทรีย 3) 
รวม  ๑๓  อินทรียน้ี   เปนเจตสิก                             (ในวงเล็บเปนหลักการจํา  ไมใชคําตอบ) 

   

 



๓๗ 

๙๔.   จงจาํแนกพละธรรม  ๙   โดยโสภณะและอโสภณะ   มาด ู              (2/57,  2/59,  1/65)     

ตอบ จําแนกพละธรรม  ๙  โดยโสภณะและอโสภณะน้ัน  มีดังน้ี     (เฉลยหนา 131) 

สัทธาพละ  สติพละ  ปญญาพละ  หิริพละ  โอตตัปปพละ   รวม  ๕  เปนโสภณะ   
อหิริกพละ  อโนตตัปปพละ   รวม  ๒  เปนอโสภณะ   
วีริยพละ    สมาธิพละ         รวม  ๒  เปนท้ังโสภณะและอโสภณะ 

 

๙๕.  จงจาํแนกพละธรรม  ๙   โดยโสภณะและอโสภณะ           (1/50,  1/52,  2/53,  1/54)        

  พร้อมด้วยแสดงความหมายของพละนั�นๆ  ด้วย           (2/53)……….เฉลยหนา 131) 

ตอบ จําแนกพละธรรม  ๙  โดยโสภณะและอโสภณะน้ัน  มีดังน้ี   
สัทธาพละ   สติพละ   ปญญาพละ   หิริพละ  โอตตัปปพละ  รวม  ๕  เปนโสภณะ    
อหิริกพละ   อโนตตัปปพละ   รวม  ๒   เปนอโสภณะ   
วิริยพละ     สมาธิพละ        รวม  ๒   เปนท้ังโสภณะและอโสภณะ 

 

แสดงความหมายของพละธรรม  ๙  ดงัน้ี 
 ๑. สัทธาพละ หมายความวา  ธรรมชาติท่ีไมหวั่นไหว  ในความเชือ่ตอส่ิงท่ีควรเชื่อ 
 ๒. วิริยพละ หมายความวา  ธรรมชาติท่ีไมหวั่นไหว  ในความเพียร 
 ๓. สติพละ หมายความวา  ธรรมชาติท่ีไมหวั่นไหว  ในการระลึกชอบ 
 ๔. สมาธิพละ หมายความวา  ธรรมชาติท่ีไมหวั่นไหว  ในการต้ังม่ันในอารมณอันเดียว 
 ๕. ปญญาพละ หมายความวา  ธรรมชาติท่ีไมหวั่นไหว  ในการรูตามความเปนจริง 
 ๖. หิริพละ หมายความวา  ธรรมชาติท่ีไมหวั่นไหว  ในความละอายตอทุจริต 
 ๗. โอตตัปปพละ หมายความวา  ธรรมชาติท่ีไมหวั่นไหว  ในความสะดุงกลัวตอทุจริต 
 ๘. อหิริกพละ หมายความวา  ธรรมชาติท่ีไมหวั่นไหว  ในความไมละอายตอทุจริต 
 ๙. อโนตตัปปพละ หมายความวา  ธรรมชาติท่ีไมหวั่นไหว  ในความไมสะดุงกลัวตอทุจริต 
 

๙๖.    มคัคงัคะที�ในมิสสกสงัคหะ  กบั  มคัคงัคะที�ในโพธิปักขิยสงัคหะนั�น     

ต่างกนัหรือเหมือนกนั    ถ้าเหน็ว่าเหมือนกนักแ็ล้วไป    ถ้าต่างกนัต่างที�ตรงไหน   

และธรรมส่วนนั�นเป็นกศุล  หรือ อกศุล   ให้อธิบาย             (2/43,  2/49,  2/51) 

ตอบ ตางกัน   มัคคังคะท่ีในมิสสกสังคหะน้ัน  เปนเหตุใหถึงสุคติภูมิ  ทุคติภูมิ  และพระนิพพาน   
เปนไดท้ังกุศลและอกุศล   กลาวคือต้ังแตขอท่ี ๑ - ๘  เปนเหตุใหถึงสุคติภูมิและพระนิพพาน 
เปนกุศล   สวนขอท่ี ๙ - ๑๒  เปนเหตุใหถึงทุคติภมิู  เปนอกุศล 

 สวนมัคคังคะท่ีในโพธิปกขยิสังคหะน้ัน  เปนองคตรัสรูมุงตรงตอมรรค  ผล  นิพพานโดยตรง 
และเปนกุศลโดยสวนเดียว 

 
 
 
 
 



๓๘ 

๙๗.     คาํว่า   ฌาน   หมายความว่าอย่างไร   และธรรมที�เป็นปฏิปักษ์ต่อองคฌ์านนั�น 

คืออะไร    ให้แสดงมาโดยเฉพาะๆ      (1/59,  2/63,  2/64,  2/66)……….หนา 134) 

ตอบ คําวา  ฌาน  หมายความวา   การเขาไปเพงอารมณ  มีกสิณเปนตน 
 หรือ  เผาธรรมท่ีเปนปฏิปกษตอกัน   ฉะน้ันจึงชื่อวา  ฌาน  

และ  ธรรมท่ีเปนปฏิปกษตอองคฌานน้ัน  คือ 
  ถีนมิทธนิวรณ   เปนปฏิปกษกับ  วิตก 
  วิจิกิจฉานิวรณ   เปนปฏิปกษกับ  วิจาร 
  พยาปาทนิวรณ   เปนปฏิปกษกับ  ปติ 
  กามฉันทนิวรณ   เปนปฏิปกษกับ  เอกัคคตา 
  อุทธัจจกกุกุจจนิวรณ   และ โทมนัสเวทนา   

เปนปฏิปกษกับ  โสมนัสเวทนา  และอุเบกขาเวทนา 
  ปติและโสมนัสเวทนา  เปนปฏิปกษกับ  โทมนัสเวทนา 
 

๙๘.  จงอธิบายองคธ์รรมทั �ง  ๙  มีปัญญาเป็นต้น  ที�ได้ชื�อว่ามรรค    

และพระพทุธองคท์รงแสดงหนทางที�นอกจากองคม์รรค  ๑๒  มีกี�อย่าง    

คืออะไรบ้าง   ว่าโดยองคธ์รรมได้แก่อะไร      (1/43,  1/47)………..เฉลยหนา 134)  

ตอบ องคธรรม ๙  มีปญญาเปนตน  ท่ีไดชื่อวามรรคน้ัน   เพราะธรรมดาสัตวท้ังหลาย 
ท่ีเวียนวายตายเกิดอยูใน ๓๑ ภูมิ  และผูท่ีเขาถึงนิพพานไดน้ัน   ยอมตองอาศัย 
มีเหตุมีหนทางท่ีชวยสงเสริมใหถึง   ธรรมท่ีเปนเหตุและเปนหนทางใหเขาถึงภมิูตางๆ   
และนิพพานน้ัน  กไ็ดแก  องคมรรค ๑๒  มีสัมมาทิฏฐิเปนตนน้ันเอง 

 และพระพุทธองคทรงแสดงหนทางท่ีนอกจากองคมรรค  ๑๒  มีอยู  ๔  อยาง  คือ   
มิจฉาวาจา   มิจฉากมัมันตะ   มิจฉาอาชีวะ   มิจฉาสติ,    เม่ือวาโดยองคธรรมแลว 

 มิจฉาวาจา ไดแก   อกุศลจิตตุปบาท  ท่ีเกี่ยวดวยวจีทุจริต 
 มิจฉากัมมันตะ ไดแก   อกุศลจิตตุปบาท  ท่ีเกี่ยวดวยกายทุจริต 
 มิจฉาอาชีวะ ไดแก   อกุศลจิตตุปบาท  ท่ีเกี่ยวกับการเล้ียงชีพในทางท่ีผิด 
 มิจฉาสติ ไดแก   อกุศลจิตตุปบาท  ท่ีมีสัญญาเปนประธาน  ในการระลึกถึง 

ส่ิงท่ีไมดีตางๆ  น้ันเอง 
  
  
  
     
      
 
 
 



๓๙ 

๙๙.   ท่านกล่าวว่า  ธรรมใดย่อมนํามาซึ�งผลของตน   ธรรมนั�นชื�อว่า  อาหาร    

อยากทราบถึงคาํที�ว่า  “นํามา”  นั�น   นํามาอย่างใด  ให้อธิบาย             (2/47)  

ตอบ คําวา  “นํามา”  ในท่ีน้ีน้ัน  หมายความวา  ทําใหผลเกิดขึ้น  และชวยอุดหนุนใหต้ังอยูได   
เจริญขึ้นได   เหมือนดังท่ีกลาวกันท่ัวๆ  ไปวา  การงานส่ิงน้ีต้ังขึ้นได  เจริญขึน้ได  กโ็ดยอาศัย 
ผูจัดการเปนผูนํา   ถาขาดผูจัดการเสียแลว  กิจการน้ันๆ  ก็ต้ังอยูและเจริญขึ้นไมได   
ขอน้ีฉันใด   ความเปนอยูของสัตวท้ังหลายก็เชนเดยีวกัน            (หนา 120   เฉลยหนา 136)  

 

๑๐๐.   จงแสดงถึงการนํามาของอาหารทั �ง  ๔    โดยเฉพาะๆ         

        ไม่ต้องยกหลกัฐานบาลีขึ�นแสดง          (2/58,  1/59 ,  2/61,  2/63) ………หนา 121) 

ตอบ   การนํามาของอาหารท้ัง  ๔  โดยเฉพาะๆ  น้ัน  มีดงัน้ี  คือ  
๑. กพฬีการาหาร นํามาซ่ึงอาหารชสุทธัฏฐกกลาป  ใหเกิดในสันดานของสัตวท้ังหลาย 
๒. ผัสสาหาร นํามาซ่ึงเวทนา  คือการเสวยอารมณเปนสุขบาง  เปนทุกขบาง  เฉยๆ  บาง 
๓. มโนสัญเจตนาหาร นํามาซ่ึงปฏิสนธิวิญญาณ  คือการเกิดเปนมนุษย  เทวดา  พรหม  อบายสัตว   

และ ปวัตติวิญญาณ   คือ  การเห็น  การไดยิน  เปนตน 
๔. วิญญาณาหาร นํามาซ่ึงเจตสิกและกัมมชรูป 
 
  
   
   
  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



๔๐ 

โพธิปักขิยสงัคหะ 
..................................................................................................................................................................................................................................................................... 

 

๑๐๑.   ในโพธิปักขิยสงัคหะ   มีธรรมอยู่กี�หมวด   คืออะไรบ้าง            

      เมื�อว่าโดยประเภทแล้วมีเท่าไร       (2/56,  2/58,  2/62,  2/64)…………หนา 123) 

ตอบ ในโพธิปกขิยสังคหะ  มีธรรมอยู  ๗  หมวด  คือ 
๑. สติปฏฐาน    ๒. สัมมัปปธาน    ๓. อิทธิบาท     ๔. อินทรีย    
๕. พละ    ๖. โพชฌงค      ๗. มัคคังคะ       
เม่ือวาโดยประเภทแลว  มี  ๓๗  ประเภท 

 

๑๐๒.  ในโพธิปักขิยสงัคหะทั �ง  ๗  หมวดนั�น   เมื�อว่าโดยองคธ์รรมปรมตัถแ์ล้ว 

มีเท่าใด   คืออะไรบ้าง                       (1/47)………..หนา 123) 

ตอบ ในโพธิปกขิยสังคหะท้ัง ๗  หมวดน้ัน    เม่ือวาโดยองคธรรมปรมัตถแลว  มี  ๑๔  คือ   
 ๑. ฉันทะ     ๒. จิต     ๓. ตัตรมัชฌัตตตา ๔. สัทธา     ๕. ปสสัทธิ     

๖. ปติ        ๗. ปญญา     ๘. วิตก      ๙. วีริยะ     ๑๐. สัมมาวาจา     
๑๑. สัมมากัมมันตะ   ๑๒. สัมมาอาชีวะ     ๑๓. สติ     ๑๔. เอกัคคตา   

 

๑๐๓. ให้แสดงสมัมปัปธาน   ๔   พร้อมทั �งความหมายและองคธ์รรม            (2/58,  2/64,  1/66) 

ตอบ แสดงสัมมัปปธาน  ๔   พรอมท้ังความหมายและองคธรรม       (หนา 124) 

๑. อุปฺปนฺนานํ   ปาปกานํ   ปหานาย   วายาโม 
ความพยายามเพ่ือละอกุศลธรรมท่ีเกิดขึ้นแลว   
องคธรรมไดแก  วีริยเจตสิก  ท่ีในกุศลจิต ๒๑ 
 

๒. อนุปฺปนฺนานํ   ปาปกานํ   อนุปฺปาทาย   วายาโม 
ความพยายามเพ่ือใหอกุศลธรรมท่ียังไมเกิดขึ้น  ไมใหเกิดขึ้น   
องคธรรมไดแก  วีริยเจตสิก  ท่ีในกุศลจิต ๒๑ 
 

๓. อนุปฺปนฺนานํ   กุสลานํ   อุปฺปาทาย   วายาโม 
ความพยายามเพ่ือใหกุศลธรรมท่ียังไมเกิดขึ้น  ใหเกดิขึ้น   
องคธรรมไดแก  วีริยเจตสิก  ท่ีในกุศลจิต ๒๑ 
 

๔. อุปฺปนฺนานํ   กุสลานํ   ภยิโฺยภาวาย   วายาโม 
ความพยายามเพ่ือใหกุศลธรรมท่ีเกิดขึ้นแลว  ใหเจริญยิ่งๆ  ขึ้นไป  
องคธรรมไดแก  วีริยเจตสิก  ท่ีในกุศลจิต ๒๑ 
 

  

(หมายเหตุ  ป  1/66  ไมแสดงองคธรรม)    

 



๔๑ 

(104) อิทธิบาท   มีเทาไร ?   คืออะไรบาง   จงแสดงพรอมท้ังความหมายและองคธรรม ? 
................................................................................................................................................................................................................................................................. 

๑๐๔.  ให้แสดงอิทธิบาท  ๔   พร้อมทั �งความหมายและองคธ์รรม      (1/47,  2/65)……….…หนา 124)  

ตอบ แสดงอิทธิบาท  ๔  พรอมท้ังความหมายและองคธรรม  ดังน้ี  คือ 
๑. ฉันทิทธิบาท ความพอใจอยางแรงกลา    เปนบาทเบ้ืองตนแหงความสําเร็จฌาน  มรรค  ผล    

องคธรรมไดแก  ฉันทเจตสิก  ท่ีในกุศลจิต ๒๑   
๒. วีริยิทธิบาท ความพยายามอยางแรงกลา เปนบาทเบ้ืองตนแหงความสําเร็จฌาน  มรรค  ผล   

องคธรรมไดแก  วีริยเจตสิก  ท่ีในกุศลจิต ๒๑   
๓. จิตติทธิบาท     
 

ความต้ังใจอยางแรงกลา  เปนบาทเบ้ืองตนแหงความสําเร็จฌาน  มรรค  ผล    
องคธรรมไดแก  กุศลจิต ๒๑ 

๔. วีมังสิทธิบาท ปญญาอยางแรงกลา      เปนบาทเบ้ืองตนแหงความสําเร็จฌาน  มรรค  ผล   
องคธรรมไดแก  ปญญาเจตสิก  ท่ีในกุศลญาณสัมปยุตตจิต ๑๗ 

  

๑๐๕.  โพธิปักขิยธรรม   เกิดขึ�นในโลกียธรรมได้หรือไม่    ถ้าได้จะได้ในขณะไหน   

ให้ยกหลกัฐานพร้อมคาํแปลมาให้เหน็ด้วย         (2/43,  1/46,  1/66)………..หนา 131) 

ตอบ โพธิปกขิยธรรมน้ี  เกิดขึ้นในโลกียธรรมได   
และเกิดขึ้นในขณะท่ีสําเร็จเปนวิสุทธิท้ัง ๖  (เวนญาณทัสนวิสุทธ)ิ  
ดังมีหลักฐานบาลีแสดงวา  โลกิเยป  ยถาโยคํ   ฉพฺพิสุทฺธิปวตฺติย.ํ   
แมในโลกียกุศลและกริยาจติ  กย็อมเกดิขึ้นตามท่ีประกอบได 

 

๑๐๖.   คาํว่า   สติปัฏฐาน   มีความหมายอย่างไร    แสดงวจนัตถะว่าอย่างไร       

และทาํไม   สติดวงเดียว   จึงเป็นสติปัฏฐานทั �ง  ๔  ได้       

(1/55,  1/56,  2/61,  2/65)…………….หนา 132) 

ตอบ    คําวา  สติปฏฐาน  หมายความวา  สติท่ีเปนประธานในสัมปยุตตธรรม  แลวต้ังม่ัน - 
ในอารมณ  มีกายเปนตน    ดังมีวจนัตถะแสดงวา  สติ  เอว  ปฏฐานนฺติ  สติปฏฐานํ 
และการท่ีสติดวงเดียวเปนสติปฏฐานท้ัง  ๔  ไดน้ัน  ก็เพราะวา   
อารมณอันเปนท่ีต้ังแหงการกําหนด   ก็มี  ๔   
ลักษณะอันเปนนิมิตท่ีปรากฏขึ้น   ก็มี  ๔   
การประหาณวิปลาสธรรม    ก็มี  ๔   
ดวยเหตุน้ี  สติดวงเดียว  จึงเปนสติปฏฐานท้ัง  ๔  ได 

  
 
 
 
 
 



๔๒ 

๑๐๗. อารมณ์อนัเป็นที�ตั �งแห่งการกาํหนดของสติ   มีเท่าไร   คืออะไรบ้าง        (2/60) 

ตอบ อารมณอันเปนท่ีต้ังแหงการกําหนดของสติ  มี  ๔  คือ    (หนา 132) 

๑. รูปขันธ เปนอารมณแหงการกําหนดของสติ เรียกวา  กายานุปสสนาสติปฏฐาน 
๒. เวทนาขันธ เปนอารมณแหงการกําหนดของสติ   เรียกวา  เวทนานุปสสนาสติปฏฐาน 
๓. วญิญาณขันธ เปนอารมณแหงการกําหนดของสติ เรียกวา  จิตตานุปสสนาสติปฏฐาน 
๔. สัญญาขันธ และสังขารขันธ  เปนอารมณแหงการกําหนดของสต ิ เรียกวา  ธัมมานุปสสนาสติปฏฐาน 
  

๑๐๘.  จงแสดงลกัขณะอนัเป็นนิมิตที�ปรากฏขึ�น   และการประหาณวิปลาสธรรม    

ในการเจริญสติปัฏฐานมาด ู                (1/58)………..หนา 133) 

ตอบ แสดงลักษณะอันเปนนิมิตท่ีปรากฏขึ้น  และ  การประหาณวิปลาสธรรม 
ในการเจริญสติปฏฐาน  ดงัน้ี  คือ   
 การกําหนดพิจารณาในกายอยูเนืองๆ  เปนเหตุใหอสุภลักขณะปรากฏขึ้น  
และในขณะเดียวกันน้ัน   ยอมประหาณสุภวิปลาสใหหมดไป 
 การกําหนดพิจารณาในเวทนาอยูเนืองๆ  เปนเหตุใหทุกขลักขณะปรากฏขึ้น  
และในขณะเดียวกันน้ัน   ยอมประหาณสุขวิปลาสใหหมดไป 
 การกําหนดพิจารณาในจิตอยูเนืองๆ  เปนเหตุใหอนิจจลักขณะปรากฏขึ้น  
และในขณะเดียวกันน้ัน   ยอมประหาณนิจจวิปลาสใหหมดไป 
 การกําหนดพิจารณาในสภาพธรรม  คือ  สัญญาและสังขาร  อยูเนืองๆ  เปนเหตุใหอนัตต-
ลักขณะปรากฏขึ้น   และในขณะเดียวกันน้ัน  ยอมประหาณอัตตวิปลาสใหหมดไป 
 

๑๐๙. ให้แสดงเหตุผลที�   วิริยะดวงเดียว   เป็นสมัมปัปธานทั �ง  ๔  ได้         (1/60,  2/60) 

ตอบ  วิริยะดวงเดียว  เปนสัมมัปปธานท้ัง  ๔  ได                        (…….หนา 134) 

เพราะกิจของวิริยะในท่ีน้ี  มีอยู  ๔  อยาง  คือ   
พยายามเพ่ือ ละอกุศลท่ีเกิดขึ้นแลว   
พยายามเพ่ือ ไมใหอกุศลใหมเกดิ   
พยายามเพ่ือ ใหกุศลใหมเกิด   
พยายามเพ่ือ ใหกุศลท่ีเกิดแลว  เจริญรุงเรืองขึ้น 

 
 
 
 
 
 
 
 
 



๔๓ 

๑๑๐.    ให้แสดงความหมายพร้อมองคธ์รรมในบทต่อไปนี�          (2/56,  2/62,  2/66) 

ก.  กายานุปัสสนาสติปัฏฐาน      ข.  ฉันทิทธิบาท      

ค.  สทัธินทรีย ์      ง.  สมัมาทิฏฐิ 

ตอบ   แสดงความหมายพรอมท้ังองคธรรมของบทดังน้ี 
ก. 
 

กายานุปสสนาสติปฏฐาน  สติต้ังม่ันอยูในการพิจารณาเน่ืองๆ  ซ่ึงกาย  คือรูปขันธ   
มีลมหายใจเขาออก  อิริยาบถใหญ  อิริยาบถนอยเปนตน   
องคธรรมไดแก  สติเจตสิก  ท่ีในมหากุศลจิต ๘   มหากิริยาจิต ๘   อัปปนาชวนจิต ๒๖  
 

ข. ฉันทิทธิบาท  ความพอใจอยางแรงกลา  เปนบาทเบ้ืองตนแหงความสําเร็จฌาน  มรรค  ผล     
องคธรรมไดแก  ฉันทเจตสิก  ท่ีในกุศลจิต ๒๑   
 

ค. สัทธินทรีย   ศรัทธาเปนผูปกครองในความเล่ือมใสตอส่ิงท่ีควร   
องคธรรมไดแก  สัทธาเจตสิก  ท่ีในมหากุศลจิต ๘   มหากิริยาจิต ๘   อัปปนาชวนจิต ๒๖  
 

ง. สัมมาทิฏฐิ   ความเห็นชอบ  เปนหนทางใหถงึมรรค  ผล  นิพพาน    
องคธรรมไดแก  ปญญาเจตสิก  ท่ีในมหากุศลญาณสัมปยุตตจิต ๔   
มหากิริยาญาณสัมปยุตตจิต ๔   อัปปนาชวนจิต ๒๖ 

  

๑๑๑.   จงแสดงการจาํแนกองคม์รรค  ๘   โดยศีลขนัธ ์  สมาธิขนัธ ์  ปัญญาขนัธ์       (1/60) 

ตอบ แสดงการจําแนกองคมรรค  ๘  โดยศีลขันธ  สมาธิขนัธ  ปญญาขันธ          (หนา 141) 

๑. สัมมาวาจา    
๒. สัมมากัมมันตะ   องคมรรคท้ัง ๓  น้ี  สงเคราะหเขาในศีลขันธ       
๓. สัมมาอาชีวะ 

 ๔. สัมมาวายามะ    
๕. สัมมาสติ    องคมรรคท้ัง ๓  น้ี  สงเคราะหเขาในสมาธิขันธ 
๖. สัมมาสมาธ ิ

 ๗. สัมมาทิฏฐิ   
๘. สัมมาสังกัปปะ   องคมรรคท้ัง ๒  น้ี  สงเคราะหเขาในปญญาขันธ 

 

๑๑๒.  คาํว่า  โพชฌงค ์   เมื�อแยกบทออกแล้ว  ได้กี�บท             (1/43,  1/48) 

ให้บอกความหมาย  และองคธ์รรมของบทนั�นๆ  มาด้วย             (เฉลยหนา 144) 

ตอบ คําวา โพชฌงค  เม่ือแยกบทออกแลวได  ๒  บท  คือ  โพธิ + องฺค 
 โพธิ   หมายความวา  ธรรมท่ีเปนเหตุใหรูอริยสัจจ ๔   

ไดแก  องคธรรมของโพชฌงค  ๗  รวมกัน  มีสติ  ปญญา  เปนตน 
 องฺค   หมายความวา  ธรรมอันเปนเคร่ืองประกอบ  

ไดแก  องคธรรมของโพชฌงคโดยเฉพาะๆ 
 
 



๔๔ 

๑๑๓.  ปัญญาชนิดไหน  ชื�อว่า  สมัมาทิฏฐิมรรค          (1/48)………..เฉลยหนา 145) 

วิตกชนิดไหน     ชื�อว่า  สมัมาสงักปัปมรรค                   

ตอบ   ปญญาท่ีไดชื่อวา  สัมมาทิฏฐิมรรค  น้ัน    
เปนปญญาชนิดท่ีเห็นแจงในอริยสัจจ  ๔   โดยกจิ  ๔  อยาง  คือ  
๑.  ทุกฺเข  ญาณํ  รูในทุกขสัจจ   โดยปริญญากิจ 

 ๒.  ทุกฺขสมุทเย  ญาณํ  รูในเหตุใหเกิดทุกข   โดยปหาณกิจ 
๓.  ทุกฺขนิโรเธ  ญาณํ    รูในพระนิพพานซ่ึงเปนท่ีดับแหงทุกข   โดยสัจฉกิรณกิจ  
๔.  ทุกฺขนิโรธคามินีปฏิปทาย  ญาณํ  รูในขอปฏิบัติอันเปนเหตุใหเขาถึงพระนิพพาน  

            ซ่ึงเปนท่ีดับแหงทุกขท้ังปวง  โดยภาวนากจิ    
เหลาน้ีแหละไดชื่อวา  ปญญาท่ีเปนสัมมาทิฏฐิมรรค 

สําหรับวิตกท่ีไดชื่อวา  สัมมาสังกัปปมรรคน้ัน  เปนวติกชนิดท่ีมีความดําริชอบในเร่ืองท้ัง  ๓  คือ 
๑.  นิกขมสังกัปปะ  ความดําริท่ีออกจากกามคุณอารมณ 

 ๒.  อัพยาปาทสังกัปปะ ความดําริท่ีประกอบดวยเมตตา 
 ๓.  อวิหิงสาสังกัปปะ  ความดําริท่ีประกอบดวยกรุณา 

เหลาน้ีแหละไดชื่อวา  วิตกท่ีเปนสัมมาสังกัปปมรรค 
 

๑๑๔.  ก.  จงแสดงการเหน็แจ้งในอริยสจัจ ์  ทั �ง  ๔   โดยกิจทั �ง  ๔             (1/62) 

ข.  จงแสดงความดาํริชอบ  ที�ชื�อว่า  สมัมาสงักปัปะ   มีเท่าไร   อะไรบ้าง 

ตอบ  ก.  การเห็นแจงในอริยสัจจ  ท้ัง  ๔  โดยกิจท้ัง  ๔  คือ 
๑. เห็นแจงใน ทุกขสัจจะ โดย  ปริญญากิจ   

๒. เห็นแจงใน สมุทยสัจจะ โดย  ปหานกิจ   

๓. เห็นแจงใน นิโรธสัจจะ โดย  สัจฉิกรณกิจ   

๔. เห็นแจงใน มรรคสัจจะ โดย  ภาวนากิจ   

      

ข.  สัมมาสังกัปปะ   ความดําริชอบ   มี  ๓  คือ  
๑. นิกฺขมสงฺกปฺป ความดําริท่ีออกจากกามคุณอารมณ   

๒. อพฺยาปาทสงฺกปฺป ความดําริท่ีประกอบดวยเมตตา   

๓. อวิหงฺสาสงฺกปฺป ความดําริท่ีประกอบดวยกรุณา   

  เหลาน้ีชื่อวา  สัมมาสังกัปปะ   

  
 
 
 
 
 



๔๕ 

สพัพสงัคหะ 
..................................................................................................................................................................................................................................................................... 

 

๑๑๕.   ในสพัพสงัคหะ   มีธรรมอยู่กี�หมวด   คืออะไรบ้าง   เมื�อว่าโดยประเภทแล้วมีเท่าไร  

  วตัถธุรรมที�แสดงไว้ในสพัพสงัคหะ   มีจาํนวนเท่าไร   คืออะไรบ้าง            

(1/60,  2/62,  1/65,  2/65,  1/66)…….…หนา 142) 
ตอบ  ในสัพพสังคหะ  มีธรรมอยู  ๕  หมวด   คือ   

๑. ขันธ     ๒. อุปาทานักขันธ     ๓. อายตนะ     ๔. ธาตุ     ๕. สัจจะ 
เม่ือวาโดยประเภทแลว  มี ๓๙  (ไมตองนับอุปาทานักขันธโดยเฉพาะ)  
วัตถุธรรมท่ีแสดงไวในสัพพสังคหะ   
มี  ๗๒  คือ   จิต ๑  เจตสิก ๕๒  นิปผันนรูป ๑๘  นิพพาน ๑ 

 

๑๑๖.  คาํว่า   ขนัธ ์  หมายความว่าอย่างไร               (2/53)………..หนา 142) 

จงแสดงมาพร้อมความหมายและองคธ์รรม  

ตอบ  คําวา  ขันธ  หมายความวา  เปนกลุม   เปนกอง    มี  ๕  คือ                      
 ๑. รูปขันธ   กองรูป    องคธรรมไดแก   รูป ๒๘ 
 ๒. เวทนาขันธ   กองเวทนา   องคธรรมไดแก   เวทนาเจตสิก  ท่ีในจิต ๘๙  หรือ ๑๒๑ 
 ๓. สัญญาขันธ   กองสัญญา   องคธรรมไดแก   สัญญาเจตสิก  ท่ีในจิต ๘๙  หรือ ๑๒๑ 
 ๔. สังขารขันธ   กองสังขาร   องคธรรมไดแก   เจตสิก ๕๐  (เวนเวทนา  สัญญา)   
                                                                      ท่ีในจิต ๘๙  หรือ ๑๒๑  ตามสมควร 
 ๕. วญิญาณขันธ  กองจิต   องคธรรมไดแก   จิต ๘๙  หรือ ๑๒๑ 
 

๑๑๗.  ให้แสดงอริยสจัจะ  ๔  พร้อมทั �งความหมายและองคธ์รรม             

ตอบ อริยสัจจะ  มี  ๔  อยาง  คือ    (1/60,  2/62,  1/65,  2/65,  1/66)…….หนา 146) 

๑. ทุกขสัจจะ    ธรรมท่ีเปนทุกข  เปนความจริงของพระอริยเจาท้ังหลาย   
     องคธรรมไดแก  โลกยีจติ ๘๑   เจตสิก ๕๑ (เวนโลภะ)   รูป ๒๘ 
๒. สมุทยสัจจะ   ธรรมท่ีเปนเหตุใหเกิดทุกข  เปนความจริงของพระอริยเจาท้ังหลาย 

   องคธรรมไดแก  โลภเจตสิก 
๓. นิโรธสัจจะ    ธรรมท่ีเปนเคร่ืองดับทุกข  เปนความจริงของพระอริยเจาท้ังหลาย 
      องคธรรมไดแก  นิพพาน 
๔. มรรคสัจจะ    ธรรมท่ีเปนเหตุใหถึงความดับทุกข  เปนความจริงของพระอริยเจาท้ังหลาย 
                   องคธรรมไดแก  มัคคังคเจตสิก ๘ ดวง  มีปญญาเจตสิกเปนตน  ท่ีในมรรคจิต ๔ 
 
 
 
 

 



๔๖ 

๑๑๘.   ในปรมตัถธรรม  ๔  ประการ   เมื�อว่าโดยอายตนะแล้วมี  ๑๒  ว่าโดยธาตุมี  ๑๘   

ที�เป็นดงันี�    อาศยัอะไรเป็นหลกั         (1/55,  2/55,  2/59,  1/62)………..หนา 148) 

ตอบ ในปรมัตถธรรม  ๔  ประการ   
เม่ือวาโดยอายตนะแลวมี  ๑๒  น้ัน  เพราะอาศัยมีประเภทตางกันแหงทวาร ๖  อารมณ ๖   
เม่ือวาโดยธาตุ  มี  ๑๘  น้ัน   เพราะอาศัยทวาร ๖   อารมณ ๖   และวิญญาณ ๖ 

 

๑๑๙.  ธรรมที�เป็นอาหารของทุกขต่์างๆ  มีชาติ  ชรา  พยาธิ  มรณะเป็นต้นนั�น   คืออะไร    

ถ้าธรรมที�เป็นอาหารของทุกขเ์หล่านี�ไม่มีแล้ว   ชาติ  ชรา  เป็นต้นเหล่านี�  

จะเกิดขึ�นได้หรือไม่     ให้อธิบาย    ยกหลกัฐานขึ�นแสดงด้วย               (2/55) 

ตอบ ธรรมท่ีเปนอาหารของทุกขตางๆ  มีชาติ  ชรา  พยาธิ  มรณะเปนตนน้ัน  ไดแก  ขันธ ๕   
คือ  รูปขันธ   เวทนาขันธ   สัญญาขันธ   สังขารขันธ   วิญญาณขันธ   
ถาธรรมท่ีเปนอาหารของทุกขเหลาน้ีไมมีแลว  ชาติ  ชรา  เปนตนเหลาน้ี  ก็เกิดขึ้นไมได 

  

อธิบายวา  ชาติ  ชรา  พยาธิ  มรณะ  เปนตนเหลาน้ี  เปนอาการเปนไปของขนัธ  ๕   
หาใชวามีขึ้นเฉพาะไม  กลาวคือ  การเกิดขึ้นของขนัธ  ๕   เรียกวา  ชาติ   
การสืบตอของขันธ  ๕   โดยการเจริญเติบโตขึ้นและแกลง   เรียกวา  ชรา   
การเจ็บปวยของรูป         เรียกวา  พยาธิ     
การดับไปของขันธ  ๕   ในภพหน่ึงๆ      เรียกวา  มรณะ 
ดังมีวจนัตถะแสดงวา   อเนกทุกฺเขหิ  ขชฺชนฺตีติ  =  ขนฺธา                                
ธรรมท้ังหลายท่ีถูกทุกขตางๆ  เค้ียวกิน  ฉะน้ันชื่อวา  ขันธ   
หมายถึง  ขันธ  ๕  น้ี  เปนท่ีเกิดแหงชาติ  ชรา  พยาธิ  มรณะเปนตน   
ถาไมมีขันธ ๕  แลว  ทุกขตางๆ  เหลาน้ีกเ็กดิขึ้นไมได 

 

๑๒๐. จงเติมคาํลงในช่องว่างให้ถกูต้อง   ในคาํต่อไปนี�                (1/58)………..หนา 149) 

 ราสฏเฐน  (ราสิอฏเฐน)  ขนฺโธ    ชื่อวาขันธ  เพราะอรรถวา  เปนกลุม  เปนกอง  คือ 
 ธรรมท่ีเปน........................................................................................ รวมกันเปนกอง ๑ 
 ธรรมท่ีเปน........................................................................................ รวมกันเปนกอง ๑ 
 ธรรมท่ีเปน........................................................................................ รวมกันเปนกอง ๑ 
 ธรรมท่ีเปน........................................................................................ รวมกันเปนกอง ๑ 
 ธรรมท่ีเปน........................................................................................ รวมกันเปนกอง ๑ 
ตอบ ธรรมท่ีเปน     ปจจุบัน    อดีต    อนาคต    รวมกันเปนกอง ๑ 
 ธรรมท่ีเปน     อัชฌัตตะ   และ   พหิทธะ   รวมกันเปนกอง ๑ 
 ธรรมท่ีเปน     โอฬาริกะ   และ   สุขุมะ    รวมกันเปนกอง ๑ 
 ธรรมท่ีเปน     หีนะ   และ   ปณีตะ     รวมกันเปนกอง ๑ 
 ธรรมท่ีเปน     ทูระ   และ   สันติกะ     รวมกันเปนกอง ๑ 
 



๔๗ 

๑๒๑.  ท่านกล่าวว่านิพพานเป็นขนัธวิมุตตนั์�น    เพราะเหตใุด             

ให้ยกเหตผุลอธิบายโดยละเอียด                (2/45,  2/58,  1/61,  2/64)..............หนา 150) 

ตอบ ท่ีทานกลาววานิพพาน  เปนขันธวิมุตตน้ัน  เพราะเหตุวาไมมีประเภทท่ีตางกัน   กลาวคือ  
นิพพาน    ไมมีประเภทแหงปจจุบัน  อดีต  อนาคต  มีแตกาลวิมุตตอยางเดียว   
นิพพาน    เปนอัชฌัตตะ  ไมมี  เปนพหิทธะอยางเดียว   
นิพพาน    เปนโอฬาริกะ  ไมมี   เปนสุขุมะอยางเดียว 
นิพพาน    เปนหีนะ        ไมมี   เปนปณีตะอยางเดียว   
นิพพาน    เปนสันติกะ    ไมมี   เปนทูระอยางเดียว    ฉะน้ัน  จึงเปนขันธไมได 
ท่ีกลาววานิพพานเปนกาลวิมุตต  พหิทธะ  สุขุมะ  ปณีตะ  ทูระ  เหลาน้ี   
ก็ไมเรียกวา  นิพพาน  มี  ๕  ประเภท   แตคงเปนอันหน่ึงอันเดียวกัน   
คือ  นิพพาน  ท่ีเปนกาลวมุิตตน้ันเอง  ก็เปน   พหิทธะ  สุขุมะ  ปณีตะ  ทูระ  ดวย 

 

๑๒๒.  เพราะเหตใุด   นิพพานจึงเป็นขนัธวิมตุต ์   จงบอกมาโดยละเอียด           (2/45)  

ตอบ เพราะคําวา  ขันธ  ท่ีแปลวา  เปนกลุม  เปนกองน้ัน         (หนา 149, 150) 

หมายเอาธรรมท่ีมีประเภทตางกัน  ๕  ประเภท  ซ่ึงไดแก   
 ธรรมท่ีเปน ปจจุบัน  อดีต  อนาคต   รวมกันเปนกอง ๑    
 ธรรมท่ีเปน อัชฌัตตะ  และ พหิทธะ   รวมกันเปนกอง ๑    
 ธรรมท่ีเปน โอฬาริกะ และ สุขุมะ   รวมกันเปนกอง ๑    
 ธรรมท่ีเปน หีนะ และ ปณีตะ   รวมกันเปนกอง ๑    
 ธรรมท่ีเปน ทูระ และ สันติกะ   รวมกันเปนกอง ๑    
สําหรับนิพพาน  ไมมีประเภทตางกันดังกลาวขางตน  คือ                                                          

๑. นิพพาน  ไมมีประเภทแหงปจจุบัน  อดีต  อนาคต  
                                          มีแตกาลวิมุตตอยางเดียว ฉะน้ันจึงเปนขันธไมได 

๒. นิพพาน  ท่ีเปนอัชฌัตตะ ไมมี เปนพหิทธะอยางเดียว ฉะน้ันจึงเปนขันธไมได 
๓. นิพพาน  ท่ีเปนโอฬาริกะ ไมมี   เปนสุขุมะอยางเดียว ฉะน้ันจึงเปนขันธไมได 
๔. นิพพาน  ท่ีเปนหีนะ ไมมี เปนปณีตะอยางเดียว       ฉะน้ันจึงเปนขันธไมได 
๕. นิพพาน  ท่ีเปนสันติกะ ไมมี   เปนทูระอยางเดียว ฉะน้ันจึงเปนขันธไมได 

 ท่ีกลาววา  นิพพาน  เปนกาลวิมุตต  พหิทธะ  สุขุมะ  ปณีตะ  ทูระ  เหลาน้ี   
 ก็ไมเรียกวา  นิพพาน  มี  ๕  ประเภท   แตคงเปนอันหน่ึงอันเดียวกัน   
 คือ  นิพพาน  ท่ีเปนกาลวมุิตตน้ันเอง  ก็เปนพหิทธะ  สุขุมะ  ปณีตะ  ทูระดวย 
 เม่ือนิพพานเปนขันธไมได  จงึชื่อวา  เปนขันธวิมุตต 

  
 
 
   



๔๘ 

๑๒๓.   จงแสดงผลที�เกิดจากอายตนะ  ๑๒  โดยเฉพาะๆ           (1/55,  1/56,  2/59,  1/62) 

ตอบ   ผลท่ีเกิดจากอายตนะ  ๑๒  โดยเฉพาะๆ  น้ัน  มีดังน้ี  คือ         (……..หนา 152) 
 ๑. จกัขุวญิญาณ การเห็น    เปนผลของจกัขายตนะ   กับ  รูปายตนะ 
 ๒. โสตวิญญาณ   การไดยิน   เปนผลของโสตายตนะ   กับ  สัททายตนะ 
 ๓. ฆานวิญญาณ   การรูกล่ิน   เปนผลของฆานายตนะ กับ  คันธายตนะ 
 ๔. ชิวหาวญิญาณ  การรูรส   เปนผลของชวิหายตนะ   กับ  รสายตนะ 
 ๕. กายวิญญาณ   การรูถูกตอง เปนผลของกายายตนะ   กับ  โผฏฐัพพายตนะ 
 ๖. จิต ๗๖   (เวนทวิปญจวิญญาณจิต ๑๐  มโนธาตุ ๓)   
 มีการรูอารมณและคิดนึกในเร่ืองราวท้ังปวง   เปนผลของมนายตนะ  กับ  ธัมมายตนะ 
     

๑๒๔.   จงจาํแนกอริยสจัจ ์๔   โดยเหต ุ- ผล   และโลกียะ - โลกตุตระ  เป็นต้น            

(1/57,  2/61,  2/63)…….…หนา 157) 
ตอบ จําแนกอริยสัจจ  ๔  โดยเหตุ-ผล   และโลกียะ-โลกตุตระ  เปนตนน้ันมีดังน้ี 

ทุกขสัจจ เปนผล  สมุทยสัจจ เปนเหตุ          
นิโรธสัจจ เปนผล  มรรคสัจจ เปนเหตุ 
 

ทุกขสัจจ สมุทยสัจจ    ท้ัง  ๒ น้ี  เปนโลกียธรรม   โลกียสัจจ 
นิโรธสัจจ มรรคสัจจ ท้ัง  ๒ น้ี  เปนโลกุตตรธรรม    โลกุตตรสัจจ 
 

ทุกขสัจจ    เปนสัจจะท่ีมีความเปนไปอยูในวัฏฏสงสาร  ชื่อวา  ปวัตติสัจจะ 
สมุทยสัจจ   เปนสัจจะท่ีเปนเหตุใหทุกขสัจจะเกดิขึ้น  เปนไปอยูในวัฏฏสงสาร   

                     ชื่อวา  ปวัตติเหตุสัจจะ 
นิโรธสัจจ    เปนสัจจะท่ีถอยออกจากวฏัฏทุกข  ชื่อวา  นิวัตติสัจจะ 
มรรคสัจจ      เปนสัจจะท่ีเปนเหตุใหถึงความถอยออกจากวัฏฏทุกข   

ชื่อวา  นิวัตติเหตุสัจจะ 
 

๑๒๕.  ให้แสดงความหมาย  พร้อมทั �งองคธ์รรม  ในหวัข้อธรรมดงัต่อไปนี�       (2/59) 

ก.  วิญญาณูปาทานักขนัธ ์   ข.  มโนวิญญาณธาต ุ   

ตอบ  
ก.  วญิญาณูปาทานักขันธ   กองจิต  ท่ีเปนอารมณของอุปาทาน   

องคธรรมไดแก   โลกยีจิต ๘๑ 
ข.  มโนวญิญาณธาตุ   จิต ๗๖  ชื่อวามโนวญิญาณธาตุ  เพราะทรงไวซ่ึงการรูอารมณเปนพิเศษ 

องคธรรมไดแก  จิต ๗๖  (เวนทวิปญจวญิญาณจิต ๑๐  มโนธาตุ ๓) 
 
  
   

        



๔๙ 

๑๒๖.  จงแสดงความหมายพร้อมทั �งองคธ์รรมในหวัข้อธรรม  ดงัต่อไปนี�       (1/58,  2/59) 

 ก.  สงัขารขนัธ ์     ข.  ธมัมายตนะ      ค.  มโนธาต ุ    

ฆ.  ทุกขสจัจะ     ง.  มรรคสจัจะ 

ตอบ แสดงความหมาย   พรอมท้ังองคธรรมในหัวขอธรรม  ดงัตอไปน้ี  
ก. สังขารขันธ     กองสังขาร    องคธรรมไดแก  เจตสิก ๕๐  (เวนเวทนา  สัญญา)   

    ท่ีในจิต ๘๙  หรือ  ๑๒๑  ตามสมควร 
ข. ธัมมายตนะ     สภาพธรรมตางๆ  ชื่อวา  อายตนะ  เพราะเปนเหตุใหจิต  เจตสิก  เกิด   

    องคธรรมไดแก  เจตสิก ๕๒   สุขุมรูป ๑๖   นิพพาน 
ค. มโนธาตุ     จิต ๓ ดวง  ชื่อวา  มโนธาตุ  เพราะทรงไวซ่ึงการรูปญจารมณอยางสามัญ   
       องคธรรมไดแก  ปญจทวาราวัชชนจิต ๑  สัมปฏิจฉนจิต ๒ 
ฆ. ทุกขสัจจะ     ธรรมท่ีเปนทุกข  เปนความจริงของพระอริยเจาท้ังหลาย   

    องคธรรมไดแก  โลกียจิต ๘๑   เจตสิก ๕๑ (เวนโลภะ)   รูป ๒๘ 
ง. มรรคสัจจะ     ธรรมท่ีเปนเหตุใหถงึความดับทุกข  เปนความจริงของพระอริยเจาท้ังหลาย   
        องคธรรมไดแก  มัคคังคเจตสิก ๘ ดวง  มีปญญาเจตสิกเปนตน  ท่ีในมรรคจิต ๔ 
 

๑๒๗.  จงตอบคาํถามดงัต่อไปนี�                     (1/55,  2/57,  1/59 ) 

         ก.  สัพพจิตตสาธารณเจตสิก ๗   เปนขันธอะไรไดบาง  
         ข.  หทยวัตถุ        เปนอายตนะอะไร  
         ค.  อเหตุกกิริยาจติ ๓   เปนธาตุอะไรไดบาง  
         ง.  รูป ๒๘,   นิพพาน    เปนสัจจะอะไรไดบาง   
         จ.  องคธรรมของธมัมารมณ  ธัมมายตนะ  ธัมมธาตุ  เหมือนกันหรือตางกันอยางไร 
 

ตอบ ก.  สัพพจิตตสาธารณเจตสิก ๗   เปนเวทนาขันธ   สัญญาขันธ   สังขารขันธ 
 ข.  หทยวัตถุ       เปน  ธัมมายตนะ 
 ค.  อเหตุกกิริยาจิต ๓   เปน  มโนธาตุ   มโนวิญญาณธาตุ 
 ง.  รูป ๒๘  เปน  ทุกขสัจจะ, .................นิพพาน  เปน  นิโรธสัจจะ  

จ.  องคธรรมของธัมมายตนะ  กับธัมมธาตุน้ัน  เหมือนกัน   
    ไดแก  เจตสิก ๕๒  สุขมุรูป ๑๖  นิพพาน   

 สวน  องคธรรมของธัมมารมณน้ัน   
         ไดแก  จิต ๘๙  เจตสิก ๕๒  ปสาทรูป ๕  สุขุมรูป ๑๖  นิพพาน  บัญญัติ  
 

.................................................................................................................................................................................................................................................................... 

๑๒๘.  ในฐานะที�นักศึกษาได้ศึกษาพระอภิธรรมมาได้  ๑  ปีแล้ว  คิดว่าจะนําธรรมะไปใช้ 

ในชีวิตประจาํวนัได้อย่างไร    ให้เขียนเล่ามาอย่างน้อย  ๕ บรรทดั        (2/44)  

 ตอบ   (แลวแตนักศึกษาจะตอบ) 
.................................................................................................................................................................................................................................................................... 

  



๕๐ 

 
เอกสารชุดนี้จัดทําขึ้น 

โดยใชช่ือวา 
 

“รุนพ่ีแบงปน   เติมฝนรุนนอง” 

ปท่ี  ๙  
 
 

................................................................................................... 

 
 
 

 
ขออนุโมทนา  ขอบคณุ  ขอบใจ  ทุกๆ  ทาน 

ที่เอื้อเฟอขอมูล  เอกสารตางๆ   
พรอมทั้งคําแนะนาํอนัเปนประโยชนในการจัดทํา 

ขอใหทุกๆ  ทาน  จงประสบแตความสุข  ความเจริญ 
ในชีวิต  หนาที่  การงาน 

และจงเปนผูมีสวนแหงธรรมขององคสมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจา 
โดยทั่วถึงกัน  เทอญ 

 
 
 
 
 
  
 

 
 



๕๑ 

เพิ�มเติม   ข้อสอบใหม่ 
(2565 - 2566) 

.................................................................................................................................................................................................(ขอเขียน) 
  

๖. ก.  ปริจเฉทที�  ๗  เรียกว่าอะไร ?   หมายความว่าอะไร ?   มีธรรมอยู่เท่าไร ?   อะไรบ้าง ? 

 ข.  วตัถธุรรม   หมายความว่าอะไร ?   มีเท่าไร   คืออะไรบ้าง ?    (ไมตองยกเหตุผล) 

ตอบ ก.  ปริจเฉทท่ี  ๗  เรียกวา  สมุจจยสังคหะ                               (2/63,  2/65) 

หมายความวา  ปริจเฉท  ท่ีแสดงการรวบรวมปรมัตถธรรมท้ัง  ๔  ท่ีมีสภาพเขากันได   
ใหอยูเปนหมวดๆ   มี  ๔  หมวด  คือ 

 ๑. อกุศลสังคหะ การแสดงสงเคราะหธรรม  ท่ีเปนฝายอกุศลโดยสวนเดียว  หมวดหน่ึง 
 ๒. มิสสกสังคหะ การแสดงสงเคราะหธรรม  ท่ีเปนกุศล  อกุศล  อพยากตะ  
         ท้ัง ๓ ปนกัน  หมวดหน่ึง 
 ๓. โพธิปกขิยสังคหะ การแสดงสงเคราะหธรรม  ท่ีเปนฝายมรรคญาณ  หมวดหน่ึง 
 ๔. สัพพสังคหะ  การแสดงสงเคราะหจิต  เจตสิก  รูป  นิพพาน  
      ซ่ึงเปนวัตถุธรรมท้ังหมดรวมกัน  หมวดหน่ึง 
 

ข.   วัตถุธรรม   หมายความวา   ธรรมท่ีมีองคธรรมปรมัตถของตนโดยเฉพาะ  
สามารถปรากฏแกปญญาได  มี  ๗๒  คือ  จิต ๑   เจตสิก ๕๒   นิปผันนรูป ๑๘   นิพพาน ๑   

 

.................................................................................................................................................................................................................................................................... 
  

๘.   ก.  จงแสดงจิตที�ไม่ได้องคฌ์าน   องคม์รรค   อินทรีย ์ และพละ   มาให้ด ู 

ตอบ ในทวิปญจวิญญาณจติ ๑๐   ยอมไมไดองคฌาน                 (1/66) 
ในอเหตุกจิต ๑๘    ยอมไมไดองคมรรค 

เอกัคคตาเจตสิกท่ีในอวิริยจิต ๑๖   ยอมไมถึงซ่ึงสมาธินทรีย  และสมาธิพละ 
เอกัคคตาเจตสิกท่ีในวิจิกิจฉาสัมปยุตตจิต  ยอมไมถงึซ่ึงมิจฉาสมาธิ  สมาธินทรียและสมาธิพละดวย 
  
  

๙.   จงแสดงความหมายและองคธ์รรม   ของธรรมดงัต่อไปนี�    ในโพธิปักขิยสงัคหะ 

ก.  ธมัมานุปัสสนาสติปัฏฐาน      ข.  อปุปฺนฺนานํ  กสุลานํ  ภิยฺโยภาวาย  วายาโม 

  ค.  วีมงัสิทธิบาท   ง.  สติสมัโพชฌงค ์

ตอบ    (1/65) 
ก.  ธัมมานุปสสนาสติปฏฐาน   สติท่ีต้ังม่ันอยูในการพิจารณาเน่ืองๆ  ซ่ึงสภาพธรรมท่ีเปนอยู   

โดยอาการท่ีปราศจากตัวตน  มีสภาพของโลภะ  โทสะ  โมหะ  เปนตน 
องคธรรมไดแก  สติเจตสิก  ท่ีในมหากุศลจิต ๘  มหากริยาจิต ๘   
อัปปนาชวนะ ๒๖   

 
 



๕๒ 

ข.  อุปฺปนฺนานํ  กุสลานํ  ภิยฺโยภาวาย  วายาโม    
ความพยายามเพ่ือใหกุศลธรรมท่ีเกิดขึ้นแลว  ใหเจริญยิ่งๆ  ขึ้นไป   
องคธรรมไดแก  วิริยเจตสิก  ท่ีในกุศลจิต ๒๑ 

ค.  วีมังสิทธิบาท   ปญญาอยางแรงกลา  เปนบาทเบ้ืองตนแหงความสําเร็จฌาน  มรรค  ผล 
องคธรรมไดแก  ปญญาเจตสิก  ท่ีในกุศลญาณสัมปยุตตจิต ๑๗ 

ง.  สติสัมโพชฌงค   ความระลึกได  เปนองคแหงการรูอริยสัจจ ๔   
องคธรรมไดแก  สติเจตสิก  ท่ีในมหากุศลจิต ๘  มหากริยาจิต ๘   
อัปปนาชวนะ ๒๖ 

   

๑๐.  จงจาํแนกอริยสจัจะ  ๔  โดยเหต ุ- ผล   โลกียะ - โลกตุตระ   และวฏัฏะ        

(2/66)…….…หนา 157)...................ดูขอ 124  ประกอบดวย) 

ตอบ  จําแนกอริยสัจจะ ๔  โดยเหตุ - ผล   โลกียะ -โลกุตตระ  และวัฏฏะ  น้ันมีดังน้ี 
จําแนกโดยเหตุ - ผล 

๑. ทุกขสัจจะ    เปนผล    สมุทยสัจจะ   เปนเหตุ 
 ๒. นิโรธสัจจะ   เปนผล    มรรคสัจจะ   เปนเหตุ 
  

จําแนกโดยโลกยีะ - โลกุตตระ 
๑. ทุกขสัจจะ  และ  สมุทยสัจจะ ท้ัง  ๒  น้ี  เปนโลกียธรรม   และ โลกียสัจจะ 
๒. นิโรธสัจจะ และ  มรรคสัจจะ ท้ัง  ๒  น้ี  เปนโลกุตตรธรรม และ โลกุตตรสัจจะ 

 

จําแนกโดยวัฏฏะ 
๑. รูปนามท้ัง ๒  ท่ีเกดิอยูในวัฏฏสงสารน้ี  ลวนแตเปนทุกข   ฉะน้ัน   
    ทุกขสัจจะ    จึงเปนสัจจะท่ีมีความเปนอยูในวัฏฏสงสาร  ชื่อวาปวัตติสัจจะ  เปนสัจจะท่ีไมดี 
๒. สมุทยสัจจะ  เปนสัจจะท่ีเปนเหตุใหทุกขสัจจะเกดิขึ้น  เปนไปอยูในวัฏฏสงสาร   

                 ชื่อวา  ปวัตติเหตุสัจจะ   เปนสัจจะท่ีไมดีเหมือนกัน 
๓. นิโรธสัจจะ   เปนสัจจะท่ีถอยออกจากวฏัฏทุกข  ชื่อวา นิวัตติสัจจะ   เปนสัจจะท่ีด ี

๔. มรรคสัจจะ   เปนสัจจะท่ีเปนเหตุใหถงึความถอยออกจากวัฏฏทุกข    
       ชื่อวา  นิวัตติเหตุสัจจะ   เปนสัจจะท่ีดีเหมือนกัน 

 
 
 
 
 
 
  
  
 



 

ปญหา - เฉลย 
 

ขอสอบสัมภาษณ 
(๒๕๔๓ - ๒๕๖๖) 

 

ชั้น  จูฬอาภิธรรมิกะโท 

 

  
 

 
 
 
 
 
 

 
  
 
 
 
 
 

 
ปรับปรุง   พิมพครั้งท่ี  15  
2566                                                             01 - 01 - 2567    



 
เก็บทุกรายละเอียด   ที่จําเปน 

เก็บทุกประเด็น  ที่สําคัญ 

 เก็บไวทุกความตองการ  เพื่อคนพิเศษเชนคุณ  

 

 
เหมาะสําหรับนักศึกษาพระอภิธรรม 

ช้ัน  จูฬอาภิธรรมิกะโท 
 

ใชเปนคูมือประกอบการเรียน 
ทบทวนเร่ืองที่เรียนแลว 

เตรียมตัวสอบ 

 
 
 
 
 
 
 

 รวบรวมโดย 
  

พระมหาพิชิต  รตินฺธโร   ป.ธ. ๙ / ๒๕๕๖ 
อภิธรรมบัณฑิต  รุนที่ ๕๙ / ๒๕๖๕                           

   



๑ 

 ปริจเฉทที�  ๓  

ปกิณณกสงัคหะ 
..........................................................................................................................................................................................................................................สัมภาษณ 
 

๑.   คาถาที�แสดงมาติกาทั �ง  ๖   และคาํปฏิญญานั�น    แสดงว่าอย่างไร    

   ให้แปลมาด้วย                      (1/57,  2/57,  1/58,  2/64)………หนา 1) 

ตอบ คาถาแสดงมาติกาท้ัง  ๖  และคําปฏิญญา                                    
๑. สมฺปยุตฺตา   ยถาโยคํ เตปฺญาส  สภาวโต  

 จิตฺตเจตสิกา  ธมฺมา เตสนฺทานิ   ยถารหํ  

๒. เวทนาเหตุโต  กิจจฺ- ทฺวาราลมฺพนวตฺถุโต  

 จิตฺตุปฺปาทวเสเนว    สงฺคโห  นาม  นียเต  

สภาวธรรม  ๕๓  คือ  จิตและเจตสิก  ชื่อวา  นามเตปฺญาส    
วาโดยลักษณะของตนๆ  ประกอบดวย  เอกปฺุปาทตา  เปนตน  ตามท่ีประกอบได   
ดังแสดงแลวโดยพิสดาร  (ในปริจเฉทท่ี ๒) 

 บัดน้ี  ขาพเจาจะแสดงปกณิณกสังคหะของจิตและเจตสิก  วาดวยอํานาจแหงการเกิดขึ้น 
  ของจิต  โดยประเภทแหงเวทนา  เหตุ  กจิจ  ทวาร  อารมณ  และวัตถุ  ตามสมควร 
 

๒.  จงแสดงคาถาสงัคหะ   ทั �งบาลีและคาํแปล            (1/61) 

ตอบ คาถาสังคหะ         (ตอบเหมือนขอ ๑)         
 

๓.   ปริจเฉทที�  ๓   เรียกว่า   ปกิณณกสงัคหะ   เพราะเหตใุด         

(1/48,  2/49,  2/50,  2/51,  2/61)………หนา 1) 

ตอบ ปริจเฉทท่ี ๓  เรียกวา  ปกิณณกสังคหะ   เพราะเหตุวา   
การแสดงสงเคราะหจิต  เจตสิก  โดยเร่ียรายท่ัวไป  คือ  แสดงสงเคราะห 
โดยประเภทแหงเวทนาบาง  เหตุบาง  กิจบาง  ทวารบาง  อารมณบาง  วัตถุบาง   
เพราะเหตุน้ี  ปริจเฉทท่ี  ๓  จงึเรียกวา  ปกิณณกสังคหะ 

 
 
 
 
 

 
 

เลขหนาหนังสือปริจเฉทท่ี ๓,  ๗   อางอิงตามหลักสูตร   พิมพคร้ังท่ี ๘ / ๒๕๕๖ 
เลขหนาหนังสือ   หลักสูตรปญหาและเฉลย                 พิมพคร้ังท่ี ๑๐ / ๒๕๕๕ 
 



๒ 

๔.   คาํว่า  นามเตปฺญาส   คือ  สภาวธรรม  ๕๓  นั�น   ได้แก่อะไร     

       มีวิธีนับอย่างไร   ให้อธิบายโดยสงัเขป                (1/51,  2/52)………หนา 2) 

ตอบ คําวา  นามเตปฺญาส  คือ  สภาวธรรม ๕๓  น้ัน   
ไดแก   จิต ๑   เจตสิก ๕๒    น้ีนับโดยลักษณะอาการของตนๆ  คือ 
จิต ๘๙  น้ัน  เม่ือวาโดยลักษณะแลว  มีลักษณะอยางเดียว  คือ มีการไดรับอารมณ 
อยูเสมอ  เปนลักษณะเหมือนกันหมด  (อารมฺมณวิชานนลกฺขณา)  ฉะน้ัน  จึงนับเปน ๑ 

 สวนเจตสิก  ๕๒  ดวงน้ัน  มีลักษณะของตนโดยเฉพาะๆ  ไมเหมือนกัน   
เชน   ผัสสเจตสิก  มีลักษณะกระทบอารมณ   (ผุสนลกฺขณา)   

เวทนาเจตสิก  มีลักษณะเสวยอารมณ     (อนุภวนลกขฺณา)  ดังน้ีเปนตน     
ฉะน้ัน  เม่ือรวมจิตและเจตสิกเขาแลว  จึงเรียกวา  นามเตปฺญาส  คือ  สภาวธรรม ๕๓ 

 

๕.   นามเตปฺญาส   คือ  สภาวธรรม ๕๓ นั�น   ได้แก่อะไร              (1/56,  2/60) 

       และให้แสดงประเภทของเวทนา   โดยนัยทั �ง  ๒  มาด้วย             (หนา 2,  4) 

ตอบ   นามเตปฺาส   คือ สภาวธรรม  ๕๓  น้ัน  
ไดแก  จิตท้ังหมด  วาโดยลักษณะแลวนับรวมเปน ๑   เจตสิก ๕๒      

  และ  ประเภทของเวทนาโดยนัยท้ัง  ๒  น้ัน  คือ  
 ๑. อารัมมณานุภวนลักขณนัย    คือ  อาการเปนไปแหงการเสวยอารมณ 
 ๒. อินทริยเภทนัย     คือ  การเปนใหญ  เปนผูปกครอง 
 

๖.   จงแสดงมาติกาทั �ง  ๖  พร้อมด้วยความหมาย                           

(1/60,  1/62,  2/62,  2/63,  1/65,  2/65,  1/66) 

ตอบ แสดงมาติกาท้ัง  ๖  พรอมดวยความหมาย  ดงัน้ี  คือ                  
๑. เวทนาสังคหะ  หมายความวา   การสงเคราะหจิต  เจตสิก  โดยประเภทแหงเวทนา ๓  หรือ ๕ 
๒. เหตุสังคหะ หมายความวา   การสงเคราะหจิต  เจตสิก  โดยประเภทแหงเหตุ ๖ 
๓. กจิจสังคหะ หมายความวา   การสงเคราะหจิต  เจตสิก  โดยประเภทแหงกจิ ๑๔ และฐาน ๑๐ 
๔. ทวารสังคหะ หมายความวา   การสงเคราะหจิต  เจตสิก  โดยประเภทแหงทวาร ๖ 
๕. อารัมมณสังคหะ หมายความวา   การสงเคราะหจิต  เจตสิก  โดยประเภทแหงอารมณ ๖ 
๖. วัตถุสังคหะ  หมายความวา   การสงเคราะหจิต  เจตสิก  โดยประเภทแหงวัตถ ุ๖ 
     
 

 

 

 

 

 



๓ 

เวทนาสงัคหะ 
..................................................................................................................................................................................................................................................................... 

 

๗.  ให้แปลคาถาดงัต่อไปนี�           (2/61)………..หนา 3)       

  สุขํ  ทุกฺขมุเปกฺขาติ  ติวิธา  ตตฺถ  เวทนา 

  โสมนสฺสํ  โทมนสฺส-  มิติ  เภเทน  ปฺจธา. 
 

ตอบ คาถาน้ีแปลความวา  ในเวทนาสังคหะน้ัน  วาโดยอารัมมณานุภวนลักขณะ   
คือ  ลักษณะแหงการเสวยอารมณแลว  มีเวทนา  ๓ อยาง  คือ   
๑. สุขเวทนา     ๒. ทุกขเวทนา     ๓. อุเบกขาเวทนา   
วาโดยอินทริยเภท  คือ  ประเภทแหงอินทรียแลว  มีเวทนา  ๕ อยาง  คือ   
๑. สุขเวทนา   ๒. ทุกขเวทนา   ๓. โสมนัสเวทนา   ๔. โทมนัสเวทนา   ๕. อุเบกขาเวทนา 

 

๘. จงแปลคาถาต่อไปนี�              (1/59)………..หนา 3) 

  สุขเมกตฺถ  ทุกฺขฺจ  โทมนสฺสํ  ทฺวเย  ฐิตํ 

  ทฺวาสฏฐีสุ  โสมนสฺสํ  ปฺจปฺาสเกตรา. 

ตอบ คาถาน้ีแปลวา   
สุขเวทนาและทุกขเวทนา  ประกอบอยูในกายวญิญาณจิต  อยางละ ๑ ดวง   
โทมนัสเวทนา    ประกอบอยูในจิต   ๒  ดวง   
โสมนัสเวทนา    ประกอบอยูในจิต  ๖๒  ดวง   
เวทนาท่ีนอกจากน้ี  คือ  อุเบกขาเวทนา  ประกอบอยูในจิต  ๕๕  ดวง   

 

๙.   จงจาํแนกจิต  ๑๒๑   โดยเวทนา  ๓                  ( 2/55)………..หนา 5) 

ตอบ    จําแนกจิต  ๑๒๑   โดยเวทนา  ๓  ดังน้ี  คือ 
๑. จิตท่ีเกิดพรอมดวยสุขเวทนา  มี  ๖๓ คือ  สุขสหคตกายวิญญาณจิต ๑  โสมนัสสหคตจิต ๖๒ 
๒. จิตท่ีเกิดพรอมดวยทุกขเวทนา  มี   ๓  คือ  ทุกขสหคตกายวิญญาณจิต ๑  โทสมูลจติ ๒ 
๓. จิตท่ีเกิดพรอมดวยอุเบกขาเวทนา  มี  ๕๕ คือ  อุเบกขาสหคตจิต  ๕๕ 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



๔ 

เหตสุงัคหะ 
..................................................................................................................................................................................................................................................................... 

 

๑๐.  เหต ุ  เมื�อจาํแนกโดยอกศุล  กศุล  อพัยากตะแล้ว   มีเท่าไร   คืออะไรบ้าง      

ตอบ เหตุ  เม่ือจําแนกโดยอกุศล กุศล อัพยากตะ แลว   มี ๙  คือ         (1/59)……….หนา 7) 

อกุศลเหตุ มี  ๓  คือ  โลภเหตุ     โทสเหตุ     โมหเหตุ  
กุศลเหตุ มี  ๓  คือ  อโลภเหตุ   อโทสเหตุ   อโมหเหตุ   
อพยากตเหตุ มี  ๓  คือ  อโลภเหตุ   อโทสเหตุ   อโมหเหตุ 

 

๑๑.   คาํว่า  “อารมณ์”   ในเหตุสงัคหะ   ได้แก่อะไรบ้าง             (1/43)………..หนา 7) 

ตอบ ไดแก  รูป  เสียง  กล่ิน  รส  สัมผัส  สภาพธรรมท่ีเกีย่วดวยส่ิงท่ีมีชีวิตและไมมีชีวิต   
        ชื่อตางๆ  คําพูดตางๆ  เร่ืองราวตางๆ 
 

๑๒.   คาํว่า  เหต ุ หมายความว่าอย่างไร    ผลที�เกิดจากเหตนัุ�น   ได้แก่อะไร                     

(2/60,  1/61,  1/62,  2/62,  1/66)………หนา 7) 

ตอบ   คําวา  เหตุ  หมายความวา  เปนธรรมท่ีใหผลเกิดขึน้   
และใหผลธรรมน้ันต้ังม่ันในอารมณ   และใหเจริญขึน้ได   
ผลท่ีเกิดจากเหตุน้ัน  ไดแก  กายกรรม  วจีกรรม  มโนกรรม   
ท่ีเปนกุศลบาง  อกุศลบาง  อพยากตะบาง 

  

๑๓.    ธรรมที�เป็นเหตไุด้นั�น   ได้แก่อะไรบ้าง        (1/47,  1/60,  1/65)………..หนา 7) 

ตอบ ธรรมท่ีเปนเหตุไดน้ัน  ไดแก  เจตสิก   มีอยู  ๖  คือ 
 ๑. โลภะ    ความอยากได      ๒. โทสะ   ความโกรธ  ๓. โมหะ   ความไมรู 
 ๔. อโลภะ  ความไมอยากได   ๕. อโทสะ  ความไมโกรธ  ๖. ปญญา  ความไมหลง คือ รู 
 

๑๔. เมื�อจาํแนกจิตโดยเหตุ  ๖  แล้ว  มีแต่อเหตุกจิต  เอกเหตุกจิต  ทวิเหตุกจิต  

ติเหตกุจิต    ส่วนจตเุหตกุจิต  ปัญจเหตกุจิต  ฉเหตุกจิต  นั�นไม่มี    

ที�เป็นเช่นนี� เพราะเหตใุด                          (2/62)……..เฉลยหนา 84) 

ตอบ การท่ีจตุเหตุกจิต  ปญจเหตุกจิต  ฉเหตุกจิต  ไมมีน้ัน  เพราะ..........   
อกุศลเหตุ   มีเพียง  ๓   กุศลเหตุและอัพยากตเหตุ  ก็มีเพียง  ๓   
ธรรมดาอกุศลเหตุ  กับกุศลเหตุ  หรือกับอัพยากตเหตุน้ัน  เกดิขึ้นพรอมกัน 
ในจิตดวงเดยีวกันไมได   ฉะน้ัน  จตุเหตุกจิต  ปญจเหตุกจิต  ฉเหตุกจิต  จงึไมมี    

 
 
 
 
 
 



๕ 

๑๕.    จงจาํแนกเหตเุหล่านั�นมาโดยบคุคล  ๕  จาํพวก  มีปถุชุนเป็นต้น    

ให้ถกูต้องตามหลกั                           (1/47,  1/60)………หนา 8) 

ตอบ  จําแนกโดยประเภทแหงบุคคลแลว  มี  ๒๖  คือ 
 เหตุท่ีเกิดในปุถชุน มี  ๖  ไดแก   โลภเหตุ     โทสเหตุ      โมหเหตุ   
   อโลภเหตุ    อโทสเหตุ    อโมหเหตุ 
 เหตุท่ีเกิดในโสดาบันบุคคล มี  ๖  ไดแก    โลภเหตุ     โทสเหตุ      โมหเหตุ   
   อโลภเหตุ    อโทสเหตุ    อโมหเหตุ 
 เหตุท่ีเกิดในสกทาคามีบุคคล มี  ๖  ไดแก โลภเหตุ     โทสเหตุ      โมหเหตุ   
   อโลภเหตุ    อโทสเหตุ    อโมหเหตุ 
 เหตุท่ีเกิดในอนาคามีบุคคล มี  ๕  ไดแก   โลภเหตุ     .................... โมหเหตุ   
   อโลภเหตุ    อโทสเหตุ    อโมหเหตุ 
 เหตุท่ีเกิดในพระอรหันต   มี  ๓  ไดแก   อโลภเหตุ    อโทสเหตุ    อโมหเหตุ 
  

๑๖.  พระอนาคามี   ยงัมีความโกรธอยู่หรือไม่   ทราบได้อย่างไร      

ตอบ   พระอนาคามี  ไมมีความโกรธ  ทราบไดจากการจําแนกเหตุโดยบุคคล  คือ   
เหตุท่ีเกิดกับพระอนาคามีบุคคล  มี  ๕  คือ   
โลภเหตุ   โมหเหตุ   อโลภเหตุ   อโทสเหตุ   อโมหเหตุ   
สําหรับตัวโทสเหตุ  ซ่ึงเปนตัวเหตุท่ีจะทําใหเกิดความโกรธน้ัน  ไมเกิดกับพระอนาคามี   
หรือจะพูดวา  พระอนาคามีละโทสะไดเดด็ขาดแลว              (2/48,  1/62)……..…หนา 9) 

 

๑๗.   เอกเหตกุเจตสิก   คือเจตสิกประเภทไหน   มีจาํนวนเท่าใด   คืออะไรบ้าง   

        (ตาม - อคหิตัคคหนนัย)                     (2/57)………..หนา 11) 

ตอบ   เอกเหตุกเจตสิก  คือ  เจตสิกท่ีมีเหตุ  ๑   มีจํานวน  ๓  ดวง  คือ 
โลภเจตสิก    มีเหตุ  ๑   คือ   โมหเหตุ 
โทสเจตสิก    มีเหตุ  ๑   คือ   โมหเหตุ 
วิจิกิจฉาเจตสิก   มีเหตุ  ๑   คือ   โมหเหตุ 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



๖ 

๑๘.   อโลภะ  อโทสะ   ที�ประกอบกบัญาณวิปปยตุตจิตนั�น   เป็นเจตสิกพวกไหน  

     อโลภะ  อโทสะ   ที�ประกอบกบัญาณสมัปยตุตจิตนั�น   เป็นเจตสิกพวกไหน  

    และ ติเหตุกเจตสิก  ๓๕  ดวงนั�น   ได้แก่อะไรบ้าง         (2/59) 

เหต ุ๓  นั�นคืออะไร    ให้แสดงตามคหิตคัคหนนัย                (เฉลยหนา 87) 

ตอบ อโลภะ  อโทสะ  ท่ีประกอบกับญาณวิปปยุตตจิตน้ัน  เปนเจตสิกพวก  เอกเหตุกเจตสิก 
 อโลภะ  อโทสะ  ท่ีประกอบกับญาณสัมปยุตตจิตน้ัน  เปนเจตสิกพวก  ทวเิหตุกเจตสิก   

และ  ติเหตุกเจตสิก ๓๕  ดวงน้ัน  ไดแก  อัญญสมานเจตสิก ๑๓  โสภณเจตสิก ๒๒  
(เวน อโลภะ  อโทสะ  ปญญา)  ท่ีประกอบกับญาณสัมปยุตตจิต      
เหตุ  ๓  น้ัน  คือ  อโลภเหตุ  อโทสเหตุ  อโมหเหตุ 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



๗ 

กิจจสงัคหะ 
..................................................................................................................................................................................................................................................................... 

 

๑๙.   คาํว่า   กิจ   ในกิจจสงัคหะ   หมายความว่าอย่างไร          

และกิจมีจาํนวนเท่าใด   คืออะไรบ้าง   และให้บอกความหมาย 

ของกิจนั�นๆ  มาด้วย          (1/54,  2/54,  2/61)………..หนา 17) 

ตอบ คําวา  กิจ  ในคําวากิจจสังคหะน้ี  หมายความวา  การงานของจิต  เจตสิก  ชื่อวา  กิจ  
และ  กจิ  มีจํานวน  ๑๔  คือ 

 ๑.  ปฏิสนธิกิจ  หมายความวา  ทําหนาท่ีสืบตอภพใหม 
 ๒.  ภวงัคกิจ หมายความวา  ทําหนาท่ีรักษาภพ 
 ๓.  อาวชัชนกิจ   หมายความวา  ทําหนาท่ีพิจารณาอารมณใหม 
 ๔.  ทัสสนกิจ   หมายความวา  ทําหนาท่ีเห็น 
 ๕.  สวนกิจ หมายความวา  ทําหนาท่ีไดยิน 
 ๖.  ฆายนกิจ หมายความวา  ทําหนาท่ีรูกล่ิน  
 ๗.  สายนกิจ  หมายความวา  ทําหนาท่ีรูรส 
 ๘.  ผุสนกิจ หมายความวา  ทําหนาท่ีรูถูกตอง 
 ๙.  สัมปฏิจฉนกิจ   หมายความวา  ทําหนาท่ีรับอารมณ 
 ๑๐. สันตีรณกิจ   หมายความวา  ทําหนาท่ีไตสวนอารมณ 
 ๑๑. โวฏฐัพพนกิจ   หมายความวา  ทําหนาท่ีตัดสินอารมณ 
 ๑๒. ชวนกิจ   หมายความวา  ทําหนาท่ีเสพอารมณ 
 ๑๓. ตทารัมมณกิจ   หมายความวา ทําหนาท่ีรับอารมณตอจากชวนะ 
 ๑๔. จุติกิจ หมายความวา ทําหนาท่ีส้ินจากภพเกา 
  

๒๐.    เจตสิกที�ทาํหน้าที�มากที�สุดนั�น   มีกี�ดวง    คืออะไรบ้าง          

         ให้บอกหน้าที�นั �นๆ  มาด้วย         (1/61,  1/62,  1/65,  2/65,  1/66)………..หนา 25) 

ตอบ เจตสิกท่ีทําหนาท่ีมากท่ีสุดน้ัน  มี  ๗  ดวง  คือ  สัพพจิตตสาธารณเจตสิก ๗   
ทําหนาท่ี  ๑๔  อยาง  คือ   

 ๑. ปฏิสนธิกิจ    ๒. ภวังคกิจ    ๓. อาวัชชนกิจ    ๔. ทัสสนกิจ    
 ๕. สวนกจิ    ๖. ฆายนกิจ    ๗. สายนกจิ    ๘. ผุสนกิจ    
 ๙. สัมปฏิจฉนกจิ    ๑๐. สันตีรณกิจ    ๑๑. โวฏฐัพพนกิจ    ๑๒. ชวนกิจ      
 ๑๓. ตทารัมมณกิจ   ๑๔. จุติกจิ   
  
 
 
 



๘ 

ทวารสงัคหะ 
..................................................................................................................................................................................................................................................................... 

 

๒๑.   คาํว่า   ทวาร   แปลว่าอะไร    มีกี�อย่าง   คืออะไรบ้าง           (1/57,  1/58) 

         และให้บอกองคธ์รรมของทวารนั�นๆ  มาด้วย    (หนา 31) 

ตอบ    คําวา  ทวาร  แปลวา  ประตู  ซ่ึงเปนท่ีเขาออกของวถิีจิตท้ังหลาย 
เหมือนหน่ึงประตู  สําหรับเปนท่ีเขาออกของคนท้ังหลาย    มี  ๖  คือ 

 ๑. จกัขุทวาร องคธรรมไดแก     จกัขุปสาท 
 ๒. โสตทวาร องคธรรมไดแก     โสตปสาท 
 ๓. ฆานทวาร องคธรรมไดแก    ฆานปสาท 
 ๔. ชิวหาทวาร องคธรรมไดแก    ชิวหาปสาท 
 ๕. กายทวาร องคธรรมไดแก     กายปสาท 
 ๖. มโนทวาร องคธรรมไดแก    ภวังคจติ ๑๙ 
  

๒๒.   ทวารมี  ๖  วตัถมีุ  ๖  ทั �งสองอย่างนี�    องคธ์รรมต่างกนัหรือเหมือนกนั    

จงแสดงมาด ู             (2/49,  2/63)………..หนา 31,  62) 

ตอบ เหมือนกันก็มี  ตางกันก็มี   สวนท่ีเหมือนกันน้ัน  คือ                    
 จักขุทวาร    กับ จักขุวัตถ ุ องคธรรมไดแก   จักขุปสาท 
 โสตทวาร กับ โสตวัตถ ุ องคธรรมไดแก   โสตปสาท 
 ฆานทวาร   กับ ฆานวัตถ ุ องคธรรมไดแก   ฆานปสาท 
 ชิวหาทวาร กับ ชิวหาวัตถ ุ องคธรรมไดแก   ชิวหาปสาท 
 กายทวาร กับ กายวัตถ ุ องคธรรมไดแก   กายปสาท 

สวนท่ีตางกันคือ   
มโนทวาร   องคธรรมไดแก   ภวังคจิต ๑๙   
หทัยวัตถุ   องคธรรมไดแก   หทัยรูป 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



๙ 

อารมัมณสงัคหะ 
..................................................................................................................................................................................................................................................................... 

 

๒๓.   ให้แสดงความแตกต่างกนัระหว่างคาํว่า  อารมัมณะ  กบัคาํว่า  อาลมัพนะ    

  (2/49, 1/52,  2/61)………..หนา 38)  

ตอบ ความหมายแตกตางกันระหวางคําวา  อารัมมณะ  กบั  อาลัมพนะ    คือ   
 อารัมมณะ  หมายความวา   ธรรมชาติท่ีเปนท่ียินดีของจิต  เจตสิกท้ังหลาย   
  เสมือนหน่ึงสวนดอกไม  อันเปนท่ียินดีของคนท้ังหลาย 
 อาลัมพนะ  หมายความวา  ธรรมชาติอันเปนเคร่ืองยึดเหน่ียวของจิต  เจตสิกท้ังหลาย  

เหมือนไมเทาหรือเชือก  อันเปนเคร่ืองยึดเหน่ียวของคนชรา  และคนทุพพลภาพ 
 

๒๔.   ให้แสดงการจาํแนกทวาริกจิต   และทวารวิมตุตจิต     

โดยอารมณ์ ๖   และกาล            (2/53)………..หนา 39) 

ตอบ แสดงการจําแนกทวาริกจติ  และทวารวิมุตตจิต  โดยอารมณ  ๖  ดงัน้ี  คือ  
 จักขุทวาริกจิต  ๔๖   มีรูปารมณ ท่ีเปนปจจุบันอยางเดียว 
 โสตทวาริกจิต  ๔๖   มีสัททารมณ ท่ีเปนปจจุบันอยางเดียว 
 ฆานทวาริกจิต ๔๖   มีคันธารมณ ท่ีเปนปจจุบันอยางเดียว 
 ชิวหาทวาริกจิต ๔๖   มีรสารมณ ท่ีเปนปจจุบันอยางเดียว 
 กายทวาริกจิต  ๔๖ มีโผฏฐัพพารมณ   ท่ีเปนปจจุบันอยางเดียว 
 มโนทวาริกจิต ๖๗  หรือ ๙๙  มีอารมณ ๖ ท่ีเปนปจจุบัน  อดีต  อนาคต  และกาลวิมุตต 
  ตามสมควรแกอารมณ 
 ทวารวิมุตตจิต  ท่ีเกิดขึ้นทําหนาท่ีปฏิสนธิ  ภวงัค  จติุ  ท้ัง ๑๙  ดวงน้ี   

มีอารมณหน่ึงอารมณใด   ในบรรดาอารมณท้ัง ๖  ท่ีเรียกวา  กรรม  กรรมนิมิต  คตินิมิต  
ซ่ึงเปนปจจุบัน  อดีต  และบัญญัติ    ท่ีฉทวาริกมรณาสันนชวนะ  รับเอามาจากภพกอน   
เม่ือใกลจะตายเปนสวนมาก 

 

๒๕.   นิพพานกบับญัญติั  ทั �ง  ๒  นี�    พ้นจากกาลทั �ง  ๓   เรียกว่า  กาลวิมตุตอารมณ์  นั�น   

         เพราะเหตใุด                          (1/52,  2/57,  2/61)………..หนา 41) 

ตอบ นิพพานและบัญญัติ  ท่ีเปนกาลวิมุตตอารมณน้ัน   เพราะ................... 

ธรรม  ๒  พวกน้ี  เปนอสังขตธรรม  ไมไดถูกปรุงแตงดวยปจจัย ๔      
ฉะน้ัน  การเกิดขึ้นของธรรมท้ัง  ๒  พวกน้ีจึงไมมี    เม่ือไมมีการเกดิขึ้นแลว  ก็กลาวไมไดวา   

   นิพพานหรือบัญญัติเหลาน้ี  เปนปจจุบัน  อดีต  อนาคต   จึงเรียกวา  กาลวิมุตตอารมณ 
 

 

 

 

 

 



๑๐ 

๒๖.   อารมณ์  ๖  เมื�อจาํแนกโดยประเภทใหญ่แล้ว   มีกี�ประเภท   คืออะไรบ้าง          

          ให้บอกองคธ์รรมของอารมณ์นั�นๆ  มาด้วย           (1/58,  1/59)………..หนา 45) 

 ตอบ  อารมณ  ๖  เม่ือจําแนกโดยประเภทใหญแลว  มี  ๔  ประเภท  คือ 
 ๑. กามอารมณ  องคธรรมไดแก   กามจิต ๕๔       เจตสิก ๕๒    รูป ๒๘ 
 ๒. มหัคคตอารมณ  องคธรรมไดแก   มหัคคตจิต ๒๗  เจตสิก ๓๕ 
 ๓. โลกุตตรอารมณ องคธรรมไดแก   โลกุตตรจิต ๘    เจตสิก ๓๖     นิพพาน 
 ๔. บัญญัติอารมณ องคธรรมไดแก   สัททบัญญัติ      อัตถบัญญัติ 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



๑๑ 

วตัถสุงัคหะ 
..................................................................................................................................................................................................................................................................... 

 

๒๗.   คาํว่า   วตัถ ุ  ในวตัถสุงัคหะนี�    หมายความว่าอย่างไร       (1/59,  1/61)   

วตัถมีุกี�อย่าง   จงแสดงมาพร้อมองคธ์รรม              (2/64,  2/65)…..…หนา 62) 

ตอบ คําวา  วัตถ ุ ในวัตถุสังคหะน้ี  หมายความวา  ธรรมเปนท่ีอาศัยของจิต  และเจตสิก    
ชื่อวา  วัตถุ,     วัตถุมี  ๖  อยาง  คือ 

  ๑. จกัขุวัตถ ุ    องคธรรมไดแก    จักขุปสาท 
  ๒. โสตวัตถ ุ    องคธรรมไดแก    โสตปสาท 
  ๓. ฆานวัตถ ุ    องคธรรมไดแก    ฆานปสาท 
  ๔. ชิวหาวัตถ ุ    องคธรรมไดแก    ชิวหาปสาท 
  ๕. กายวัตถ ุ    องคธรรมไดแก    กายปสาท 
  ๖. หทัยวัตถ ุ    องคธรรมไดแก    หทัยรูป 
 

๒๘.    ให้แปลคาถาดงัต่อไปนี�          (1/55,  2/57,  2/59)………..หนา 63) 

  ฉวตฺถํ ุ  นิสฺสิตา  กาเม  สตฺต  รูเป  จตุพฺพิธา 

  ติวตฺถํ ุ  นิสฺสิตารูเป  ธาเตฺวกานิสฺสิตา  มตา 

ตอบ  แปลคาถาดังตอไปน้ี   
นักศึกษาท้ังหลายพึงทราบวิญญาณธาตุ ๗   ท่ีอาศัยวัตถุรูป ๖  เกดิในกามภมิู ๑๑  
พึงทราบวิญญาณธาตุ ๔  คือ  จกัขุวญิญาณธาตุ  โสตวิญญาณธาตุ  มโนธาตุ   
มโนวิญญาณธาตุ   ท่ีอาศัยวัตถุรูป ๓  คือ  จกัขุวัตถุ  โสตวัตถุ  หทัยวัตถุ   
เกิดในรูปภูมิ ๑๕  (เวนอสัญญสัตตภูมิ)  
พึงทราบมโนวิญญาณธาตุ ๑   ท่ีไมไดอาศัยวัตถุรูป   เกิดในอรูปภูมิ ๔ 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



๑๒ 

๒๙.   วิญญาณธาต ุ ๗    คืออะไรบ้าง    ให้แสดงองคธ์รรมมาด้วย         

ตอบ    วิญญาณธาตุ  ๗   คือ               (2/55,  1/56,  2/56,  1/60)………..หนา 64) 

๑. จักขุวญิญาณธาตุ องคธรรมไดแก จักขุวญิญาณจิต ๒ 
๒. โสตวิญญาณธาตุ องคธรรมไดแก โสตวิญญาณจิต ๒ 
๓. ฆานวิญญาณธาตุ องคธรรมไดแก ฆานวิญญาณจิต ๒ 
๔. ชิวหาวิญญาณธาตุ องคธรรมไดแก ชิวหาวิญญาณจิต ๒ 
๕. กายวิญญาณธาตุ องคธรรมไดแก กายวิญญาณจิต ๒ 
๖. มโนธาตุ องคธรรมไดแก        สัมปฏิจฉนจิต ๒  ปญจทวาราวัชชนจิต ๑ 
๗. มโนวิญญาณธาตุ องคธรรมไดแก จิต ๗๖  หรือ ๑๐๘    

   (เวนทวิปญจวิญญาณจิต ๑๐  มโนธาตุ ๓) 
 

๓๐.   จิตที�อาศยัวตัถรุปูเกิดโดยแน่นอน   และไม่แน่นอน    

มีจาํนวนเท่าใด   คืออะไรบ้าง                ( 2/54)………..หนา 64) 

ตอบ จิตท่ีอาศัยวตัถุรูปเกิดโดยแนนอน  มี ๔๓ ดวง  คือ   
ปญจวิญญาณธาตุ ๑๐   มโนธาตุ ๓  
มโนวิญญาณธาตุ ๓๐  ไดแก  โทสมูลจิต ๒   สันตีรณจิต ๓   หสิตุปปาทจิต ๑    
มหาวิปากจิต ๘   รูปาวจรจิต ๑๕   โสดาปตติมรรคจิต ๑ 

 จิตท่ีอาศัยวัตถุรูปเกิดโดยไมแนนอน  มี  ๔๒  ดวง  คือ   
โลภมูลจิต ๘   โมหมูลจิต ๒   มโนทวาราวัชชนจิต ๑   มหากุศลจิต ๘   
มหากริยาจิต ๘   อรูปาวจรกุศลจิต ๔   อรูปาวจรกริยาจิต ๔  
โลกุตตรจิต ๗ (เวนโสดาปตติมรรคจิต ๑)                                                         

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



๑๓ 

ปริจเฉทที�  ๗ 

สมจุจยสงัคหะ 
..................................................................................................................................................................................................................................................................... 

 

๓๑.    ในปริจเฉทที�  ๗  นี�    พระอนุรทุธาจารยแ์สดงการรวบรวมธรรมที�มีสภาพเข้ากนัได้     

ให้อยู่เป็นหมวดๆ  นั�น   มีชื�อเรียกว่าอะไร   มีกี�หมวด   อะไรบ้าง   

ให้บอกความหมายด้วย                (2/50)………..หนา 80) 

ตอบ  ในปริจเฉทท่ี  ๗  น้ี  พระอนุรุทธาจารย  แสดงการรวบรวมธรรมท่ีมีสภาพเขากันได   
ใหอยูเปนหมวดๆ  น้ัน   มีชื่อเรียกวา  สมุจจยสังคหะ  มี  ๔  หมวดดวยกัน   คือ 
อกุศลสังคหะ    การแสดงสงเคราะหธรรม  ท่ีเปนฝายอกุศลโดยสวนเดียว  หมวดหน่ึง 
มิสสกสังคหะ   การแสดงสงเคราะหธรรม  ท่ีเปนกุศล  อกุศล  อพยากตะ  ท้ัง  ๓  

ปนกัน   หมวดหน่ึง 
โพธิปกขิยสังคหะ   การแสดงสงเคราะหธรรม  ท่ีเปนฝายมรรคญาณ   หมวดหน่ึง 
สัพพสังคหะ    การแสดงสงเคราะหจิต  เจตสิก  รูป  นิพพาน  ซ่ึงเปนวัตถุธรรม 

ท้ังหมดรวมกัน   หมวดหน่ึง 
 

๓๒.    ในสมจุจยสงัคหะ   มีธรรมอยู่กี�หมวด   คืออะไรบ้าง        (1/55)………..หนา 80) 

           ให้บอกความหมายของหมวดนั�นๆ  มาด้วย           

ตอบ ในสมุจจยสังคหะ  มีธรรมอยู  ๔  หมวด  คือ 
๑. อกุศลสังคหะ   การแสดงสงเคราะหธรรม  ท่ีเปนฝายอกุศลโดยสวนเดียว   หมวดหน่ึง 
๒. มิสสกสังคหะ   การแสดงสงเคราะหธรรม  ท่ีเปนกุศล  อกุศล  อพยากตะ   ท้ัง  ๓   
      ปนกัน  หมวดหน่ึง 
๓. โพธิปกขิยสังคหะ การแสดงสงเคราะหธรรม  ท่ีเปนฝายมรรคญาณ   หมวดหน่ึง 
๔. สัพพสังคหะ   การแสดงสงเคราะหจิต  เจตสิก  รูป  นิพพาน  ซ่ึงเปนวัตถุธรรม 
       ท้ังหมดรวมกัน   หมวดหน่ึง 
 

(32 / 1)   ในวตัถธุรรม  ๗๒  นั�น  วตัถธุรรมที�แสดงไว้ในอกศุลสงัคหะ   มิสสกสงัคหะ    

  โพธิปักขิยสงัคหะ   สพัพสงัคหะ    แต่ละหมวดมีจาํนวนเท่าใด   คืออะไรบ้าง      

ตอบ ในวัตถุธรรม  ๗๒  น้ัน                          (2/63,  1/66).............ซํ้าขอเขียน 76 ) 
วัตถุธรรมท่ีแสดงไวในอกศุลสังคหะ มี  ๑๔  คือ    อกุศลเจตสิก ๑๔ 
วัตถุธรรมท่ีแสดงไวในมิสสกสังคหะ   มี  ๓๖  คือ   จิต ๑  เจตสิก ๒๖  รูป ๙ 
วัตถุธรรมท่ีแสดงไวในโพธปิกขิยสังคหะ   มี  ๑๔  คือ    จิต ๑  เจตสิก ๑๓   
วัตถุธรรมท่ีแสดงไวในสัพพสังคหะ   มี  ๗๒  คือ    จิต ๑  เจตสิก ๕๒  นิปผันนรูป ๑๘   

นิพพาน ๑ 
 



๑๔ 

อกศุลสงัคหะ 
..................................................................................................................................................................................................................................................................... 

 

๓๓.   ในอกศุลสงัคหะ   มีธรรมอยู่กี�หมวด    คืออะไรบ้าง   ว่าโดยประเภทแล้วมีเท่าไร  

ตอบ ในอกุศลสังคหะ  มีธรรมอยู  ๙  หมวด  คือ                       (2/59)………..หนา 82) 

 ๑. อาสวะ     ๒. โอฆะ ๓. โยคะ ๔. คันถะ ๕. อุปาทาน  
๖. นีวรณะ ๗. อนุสัย ๘. สังโยชน ๙. กิเลส 
วาโดยประเภทแลวมี  ๕๕  ประเภท 

 

๓๔.    ให้แสดงโอฆะ  ๔   พร้อมด้วยความหมายและองคธ์รรม        (2/59)………หนา 83) 

ตอบ แสดงโอฆะ  ๔  พรอมท้ังความหมายและองคธรรมดังน้ี 
๑. กาโมฆะ    ธรรมชาติท่ีเปนเคร่ืองทําใหสัตวจมอยูใน  กามคุณอารมณ   

องคธรรมไดแก  โลภเจตสิก  ท่ีในโลภมูลจิต  ๘ 
๒. ภโวฆะ   ธรรมชาติท่ีเปนเคร่ืองทําใหสัตวจมอยูในรูปภพ  อรูปภพ  หรือ รูปฌาน 
   อรูปฌาน    องคธรรมไดแก  โลภเจตสิก  ท่ีในทิฏฐิคตวิปปยุตตจิต  ๔ 
๓. ทิฏโฐฆะ   ธรรมชาติท่ีเปนเคร่ืองทําใหสัตวจมอยูใน  ความเห็นผิด   

    องคธรรมไดแก   ทิฏฐิเจตสิก  ท่ีในทิฏฐิคตสัมปยุตตจิต  ๔ 
๔. อวิชโชฆะ  ธรรมชาติท่ีเปนเคร่ืองทําใหสัตวจมอยูใน  ความหลง  ความโง   

องคธรรมไดแก   โมหเจตสิก  ท่ีในอกุศลจิต  ๑๒ 
  

๓๕.   ความยึดมั �นในอารมณ์   เรียกว่าอะไร   มีกี�อย่าง   คืออะไรบ้าง           

         ให้แสดงมาพร้อมทั �งความหมายและองคธ์รรม       

   (2/56,  2/57,  2/60,  2/62)…………หนา 84) 

ตอบ ความยึดม่ันในอารมณ  เรียกวา  อุปาทาน   มี  ๔  คือ 
    กามุปาทาน    ธรรมชาติท่ีเปนเคร่ืองยึดม่ันในกามคุณอารมณ  

องคธรรมไดแก  โลภเจตสิก  ท่ีในโลภมูลจิต ๘ 
    ทิฏุปาทาน    ธรรมชาติท่ีเปนเคร่ืองยึดม่ันในความเห็นผิด   
      ท่ีนอกจากสีลัพพตปรามาสทิฏฐิ  และอัตตวาททิฏฐิ    
        องคธรรมไดแก  ทิฏฐิเจตสิก  ท่ีในทิฏฐิคตสัมปยุตตจิต ๔ 
    สีลัพพตุปาทาน   ธรรมชาติท่ีเปนเคร่ืองยึดม่ันในการปฏิบัติผิด   

องคธรรมไดแก  ทิฏฐิเจตสิก  ท่ีในทิฏฐิคตสัมปยุตตจิต ๔ 
    อัตตวาทุปาทาน    ธรรมชาติท่ีเปนเคร่ืองยึดม่ันในรูปนามขันธ ๕  วาเปนตัวเปนตน   

องคธรรมไดแก  ทิฏฐิเจตสิก  ท่ีในทิฏฐิคตสัมปยุตตจิต ๔ 
 
 
 
 



๑๕ 

๓๖.  กิเลสมีจาํนวนเท่าไร  (คืออะไรบาง)   ให้แสดงมาเฉพาะชื�อ           

ตอบ กิเลส  มีจํานวน  ๑๐  คือ                         (2/61,  2/64,  1/66)………หนา 89) 
๑. โลภกิเลส     ๒. โทสกิเลส     ๓. โมหกิเลส     ๔. มานกิเลส   
๕. ทิฏฐิกิเลส     ๖. วจิิกิจฉากิเลส     ๗. ถีนกเิลส      ๘. อุทธัจจกิเลส     
๙. อหิริกกิเลส          ๑๐. อโนตตัปปกิเลส 

 

๓๗.   คาํว่า  อปุาทาน   เมื�อแยกบทออกแล้วมีกี�บท   คืออะไรบ้าง            (2/47,  1/49) 

มีความหมายอย่างไร   เปรียบเสมือนอะไร   และให้แสดงวจนัตถะด้วย            

ตอบ คําวา  อุปาทาน   เม่ือแยกบทออกแลวได ๒ บท  คือ  อุป + อาทาน       (……..หนา 96) 

อุป   หมายถึง   ม่ัน          อาทาน   หมายถึง   ยดึ       
เม่ือรวม  ๒ บทเขาดวยกนัแลว  หมายถงึ  การยึดม่ันในอารมณ 

 ธรรมท่ียึดม่ันในอารมณท่ีเรียกวา  อุปาทาน  น้ี   เปรียบเสมือนหน่ึงงูท่ีจับกบได   
กัดกบน้ันไวแนน  ไมยอมปลอย  ฉันใด    โลภะ  ทิฏฐิ  ท้ัง ๒  ท่ีมีสภาพยึดม่ัน 
ในอารมณของตน ๆ  ไมยอมปลอย   ก็ฉันน้ัน           
ดังมีวจนัตถะแสดงวา     อุปาทียนฺตีติ  =  อุปาทานานิ 

 ธรรมเหลาใดยอมยึดม่ันในอารมณ    ฉะน้ัน  ธรรมเหลาน้ัน  ชื่อวา  อุปาทาน  
 

๓๘.   กิเลสมีกี�ชนิด   คืออะไรบ้าง   และจงแสดงการประหาณกิเลสทั �งหมด     

โดยศีล   สมาธิ   ปัญญา               (1/55,  1/61)………..หนา 99) 

ตอบ   กิเลสมี  ๓  ชนิด  คือ   อนุสัยกิเลส   ปริยุฏฐานกิเลส   วีติกกมกิเลส 
 แสดงการประหาณกิเลสโดยศีล  สมาธิ  ปญญา  ดังน้ี 
  ๑. ศีลกุศล        สามารถประหาณ  วีติกกมกเิลสได 
  ๒. สมาธิกุศล     สามารถประหาณ   ปริยุฏฐานกิเลสได 
  ๓. ปญญาในมรรค   สามารถประหาณ   อนุสัยกิเลสได 
 

๓๙.   คาํว่า   สงัโยชน์   หมายความว่าอย่างไร           (2/59)………..หนา 99) 

ให้แสดงวจนัตถะและความหมายมาด้วย   

ตอบ คําวา  สังโยชน  หมายความวา  ธรรมชาติท่ีผูกสัตวท้ังหลายไว  ไมใหออกไป 
จากวัฏฏทุกขได   เหมือนหน่ึงเชือกท่ีผูกโยงสัตวหรือวัตถุส่ิงของไวไมใหหลุดไป   
ดังแสดงวจนัตถะวา     สํโยเชนฺติ  พนฺธนฺตีติ = สํโยชนานิ                               
ธรรมเหลาใด  ยอมผูกสัตวท้ังหลายไว  ฉะน้ัน  ธรรมเหลาน้ัน  ชื่อวาสังโยชน 

 
 
 
 
 
 



๑๖ 

๔๐.    ให้จาํแนกสงัโยชน์ ๑๐   โดยโอรมัภาคิยสงัโยชน์และอทุธมัภาคิยสงัโยชน์        

          ตามสุตตนัตนัย               (1/56,  1/62)………..หนา 100) 

ตอบ จําแนกสังโยชน ๑๐  โดยโอรัมภาคิยสังโยชนและอุทธัมภาคิยสังโยชน   
ตามสุตตันตนัย  คือ   โอรัมภาคิยสังโยชน  มี ๕  คือ 

  ๑. กามราคสังโยชน     ๒. ปฏิฆสังโยชน     ๓. ทิฏฐิสังโยชน     
๔. สีลัพพตปรามาสสังโยชน ๕. วิจกิิจฉาสังโยชน 

อุทธัมภาคิยสังโยชน  มี  ๕  คือ 
  ๑. รูปราคสังโยชน     ๒. อรูปราคสังโยชน    ๓. มานสังโยชน     

๔. อุทธัจจสังโยชน     ๕. อวิชชาสังโยชน  
  
..................................................................................................................................................................................................................................................................... 

(41)  ใหแสดงการนับกิเลสโดยพิสดาร  ๑,๕๐๐  มาดู               
....................................................................................................................................................................................................................................... .............................. 

๔๑.   กิเลสโดยพิสดาร  ๑,๕๐๐  นั�น   คืออะไรบ้าง   มีวิธีการนับอย่างไร                  

(2/46,   2/51,  2/61,  1/66)………..หนา 103) 

ตอบ วิธีนับน้ันมีดังน้ี    คือ   
อารมณท่ีเปนเหตุใหกิเลส ๑๐  เกดิขึ้นไดน้ัน  มี  ๑๕๐  คือ   

 นามเตปญญาสะ  คือ  นามธรรม ๕๓  นิปผนันรูป ๑๘  ลักขณรูป ๔   รวมเปน  ๗๕ 
 ในอัชฌัตตสันดาน   คือ  ภายในตัวเรา  มี  ๗๕ 
 ในพหิทธสันดาน     คือ  ส่ิงท่ีมีชีวิตและไมมีชีวติท่ีอยูภายนอกตัวเรา  มี ๗๕   รวมเปน ๑๕๐ 
  อารมณ ๑๕๐  คูณดวยกิเลส ๑๐  คงเปนกิเลส ๑,๕๐๐ 

  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



๑๗ 

มิสสกสงัคหะ 
..................................................................................................................................................................................................................................................................... 

 

๔๒.   คาํว่า  อาหาร  แปลว่าอะไร    หมายความว่าอย่างไร                  (1/58,  2/62) 

          และให้แสดงอาหาร ๔   พร้อมทั �งความหมายและองคธ์รรม         (หนา 111)    

ตอบ คําวา  อาหาร  แปลวา  นํามา    
หมายความวา  ทําใหผลเกิดขึ้น  และชวยอุดหนุนใหต้ังอยูได  เจริญขึ้นได 
อาหาร  มี  ๔  คือ    
๑. กพฬีการาหาร   ธรรมชาติท่ีเปนผูนําใหอาหารชรูปเกิด   

องคธรรมไดแก  โอชาท่ีอยูในอาหารตางๆ 
๒. ผัสสาหาร    ธรรมชาติท่ีเปนผูนําใหเวทนาเกิด   

องคธรรมไดแก  ผัสสเจตสิกท่ีในจิตท้ังหมด 
๓. มโนสัญเจตนาหาร  ธรรมชาติท่ีเปนผูนําใหวิปากวิญญาณ  มีปฏิสนธิจิตเปนตนเกิด   

องคธรรมไดแก  เจตนาเจตสิกท่ีในจิตท้ังหมด 
๔. วิญญาณาหาร   ธรรมชาติท่ีเปนผูนําใหเจตสิกและกัมมชรูปเกิด   

องคธรรมไดแก  จิตท้ังหมด 
 

๔๓.   คาํว่า  ฌาน  หมายความว่าอย่างใด                     (1/47)………..หนา 114) 

และธรรมที�เป็นปฏิปักษ์ต่อองคฌ์านนั�น   คืออะไร   ให้แสดงโดยเฉพาะๆ      

ตอบ คําวา  ฌาน  หมายความวา  การเขาไปเพงอารมณ  มีกสิณเปนตน   
หรือ  เผาธรรมท่ีเปนปฏิปกษตอกัน   ฉะน้ันจึงชื่อวา  ฌาน 
และ  ธรรมท่ีเปนปฏิปกษตอองคฌานน้ัน  คือ 

  ถีนมิทธนิวรณ  เปนปฏิปกษกับ   วิตก 
  วิจิกิจฉานิวรณ  เปนปฏิปกษกับ   วิจาร 
  พยาปาทนิวรณ  เปนปฏิปกษกับ   ปติ 
  กามฉันทนิวรณ เปนปฏิปกษกับ   เอกัคคตา 
  อุทธัจจกกุกุจจนิวรณ   และโทมนัสเวทนา   
                                  เปนปฏิปกษกับ   โสมนัสเวทนา  และอุเบกขาเวทนา 
  ปติและโสมนัสเวทนา เปนปฏิปกษกับ   โทมนัสเวทนา 
 
 
 
 
 
 
 



๑๘ 

๔๔.  ในจาํนวนองคม์รรค  ๑๒  นี�    องคม์รรคที�เป็นเหตแุละเป็นหนทางให้ไปถึง   

สคุติภมิูและพระนิพพานนั�น   มีอยู่เท่าไร   คืออะไร           

องคม์รรคที�เป็นเหตแุละเป็นหนทางให้ไปถึงทุคติภมิู  มีเท่าไร   คืออะไร    

(1/60,  2/64,  2/65)………..…หนา 115) 

ตอบ ในจํานวนองคมรรค  ๑๒  น้ี 
องคมรรค  ท่ีเปนเหตุและเปนหนทางใหไปถึงสุคติภูมิ  และพระนิพพาน  มีอยู  ๘  คือ 

๑. สัมมาทิฏฐิ          ๒. สัมมาสังกัปปะ   ๓. สัมมาวาจา   ๔. สัมมากัมมันตะ   
๕. สัมมาอาชีวะ ๖. สัมมาวายามะ   ๗. สัมมาสติ    ๘. สัมมาสมาธิ 

องคมรรค  ท่ีเปนเหตุและเปนหนทางใหไปถึงทุคติภูมิ  มีอยู  ๔  คือ 
๑. มิจฉาทิฏฐิ    ๒. มิจฉาสังกัปปะ ๓. มิจฉาวายามะ ๔. มิจฉาสมาธ ิ

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



๑๙ 

โพธิปักขิยสงัคหะ 
..................................................................................................................................................................................................................................................................... 

 

๔๕. อารมณ์อนัเป็นที�ตั �งแห่งการกาํหนดของสติ   มีเท่าไร   คืออะไรบ้าง         (1/59,  1/66)  

ตอบ อารมณอันเปนท่ีต้ังแหงการกําหนดของสติ   มี ๔  คือ                    (หนา 132) 

๑. รูปขันธ   เปนอารมณแหงการกําหนดของสติ เรียกวา  กายานุปสสนาสติปฏฐาน 
๒. เวทนาขันธ   เปนอารมณแหงการกําหนดของสติ       เรียกวา  เวทนานุปสสนาสติปฏฐาน 
๓. วญิญาณขันธ   เปนอารมณแหงการกําหนดของสติ       เรียกวา  จิตตานุปสสนาสติปฏฐาน 
๔. สัญญาขันธ  และสังขารขันธ  เปนอารมณแหงการกําหนดของสต ิ เรียกวา  ธัมมานุปสสนาสติปฏฐาน 
 

๔๖.   แสดงเหตผุลที�   วิริยะดวงเดียว   เป็นสมัมปัปธานทั �ง  ๔  ได้             

ตอบ วิริยะดวงเดียว  เปนสัมมัปปธานท้ัง ๔  ได    (1/57,  1/59)………หนา 134) 

เพราะกิจของวิริยะในท่ีน้ี  มีอยู  ๔  อยาง  คือ   
พยายามเพ่ือ   ละอกุศลท่ีเกิดขึ้นแลว   
พยายามเพ่ือ   ไมใหอกุศลใหมเกิด   
พยายามเพ่ือ   ใหกุศลใหมเกิด   
พยายามเพ่ือ   ใหกุศลท่ีเกิดแลว  เจริญรุงเรืองขึ้น 

 

๔๗.   จงแสดงการจาํแนกองคม์รรค  ๘   โดยศีลขนัธ ์  สมาธิขนัธ ์  ปัญญาขนัธ์        (1/57) 

ตอบ แสดงการจําแนกองคมรรค  ๘  โดยศีลขันธ  สมาธิขนัธ  ปญญาขันธ             (หนา 141) 

๑. สัมมาวาจา    
๒. สัมมากัมมันตะ   องคมรรคท้ัง ๓ น้ี  สงเคราะหเขาในศีลขันธ          
๓. สัมมาอาชีวะ 

 ๔. สัมมาวายามะ    
๕. สัมมาสติ    องคมรรคท้ัง ๓  น้ี  สงเคราะหเขาในสมาธิขันธ 
๖. สัมมาสมาธ ิ

 ๗. สัมมาทิฏฐิ   
๘. สัมมาสังกัปปะ   องคมรรคท้ัง ๒  น้ี  สงเคราะหเขาในปญญาขันธ 

 
 
 
 
 
 
  
 



๒๐ 

สพัพสงัคหะ 
........................................................................................................................................................ ............................................................................................................. 

 

๔๘.   ในสพัพสงัคหะ  มีธรรมอยู่กี�หมวด   คืออะไรบ้าง                       (หนา 142) 

   เมื�อว่าโดยประเภทแล้วมีเท่าไร                  (1/58,  1/59,  1/61,  1/62,  2/63) 

ตอบ    ในสัพพสังคหะ  มีธรรมอยู  ๕  หมวด  คือ                     
  ๑. ขันธ     ๒. อุปาทานักขันธ        ๓. อายตนะ     ๔. ธาตุ     ๕. สัจจะ 

เม่ือวาโดยประเภทแลวมี ๓๙  (ไมตองนับอุปาทานักขันธโดยเฉพาะ) 
 

๔๙.   คาํว่า  ขนัธ ์ หมายความว่าอย่างไร     (มีบาลีแสดงวาอยางไร)     

(1/57,  1/60,  2/60,  2/62,  1/65)…………...หนา 149,  142) 

ตอบ คําวา  ขันธ   หมายความวา  เปนกลุม  เปนกอง                  
มีบาลีแสดงวา   ราสฏเฐน  (ราสิอฏเฐน)   ขนฺโธ                   
ชื่อวาขันธ  เพราะอรรถวา เปนกลุม  เปนกอง   

 

๕๐. ให้แสดงขนัธ ์ ๕   พร้อมทั �งความหมายและองคธ์รรม           (2/62,  1/65)        

ตอบ   แสดงขันธ  ๕   พรอมท้ังความหมายและองคธรรม  ดังน้ีคือ 
 ๑. รูปขันธ     กองรูป   องคธรรมไดแก   รูป ๒๘ 
 ๒. เวทนาขันธ   กองเวทนา   องคธรรมไดแก   เวทนาเจตสิก  ท่ีในจิต ๘๙  หรือ ๑๒๑   
 ๓. สัญญาขันธ   กองสัญญา   องคธรรมไดแก   สัญญาเจตสิก  ท่ีในจิต ๘๙  หรือ ๑๒๑ 
 ๔. สังขารขันธ   กองสังขาร   องคธรรมไดแก   เจตสิก ๕๐  (เวนเวทนา  สัญญา)    
                                                                      ท่ีในจิต ๘๙  หรือ  ๑๒๑  ตามสมควร 
 ๕. วิญญาณขันธ  กองจิต   องคธรรมไดแก   จิต ๘๙  หรือ  ๑๒๑ 
 

๕๑.   ให้แสดงอปุาทานักขนัธ ์ ๕   พร้อมทั �งความหมายและองคธ์รรม           

ตอบ อุปาทานักขันธ  มี  ๕   คือ     (2/54,  2/63)………..หนา 142)  

๑. รูปูปาทานักขันธ    กองรูป  ท่ีเปนอารมณของอุปาทาน   
องคธรรมไดแก  รูป ๒๘ 

๒. เวทนูปาทานักขันธ    กองเวทนา  ท่ีเปนอารมณของอุปาทาน  
องคธรรมไดแก  เวทนาเจตสิก  ท่ีในโลกียจิต ๘๑ 

๓. สัญูปาทานักขันธ   กองสัญญา  ท่ีเปนอารมณของอุปาทาน  
องคธรรมไดแก  สัญญาเจตสิก  ท่ีในโลกียจิต ๘๑ 

๔. สังขารูปาทานักขันธ   กองสังขาร  ท่ีเปนอารมณของอุปาทาน    องคธรรมไดแก 
       เจตสิก ๕๐ (เวนเวทนา  สัญญา)  ท่ีในโลกียจิต ๘๑ 

๕. วญิญาณูปาทานักขันธ   กองจิต  ท่ีเปนอารมณของอุปาทาน   
องคธรรมไดแก  โลกียจิต ๘๑ 

 



๒๑ 

๕๒.   ธรรมที�เป็นความจริงของพระอริยเจ้าทั �งหลาย   มีชื�อเรียกว่าอย่างไร     

มีกี�อย่าง   คืออะไรบ้าง    ให้แสดงมาพร้อมความหมายและองคธ์รรม   

(1/56    ให้แสดงอริยสจัจะ  ๔   พร้อมทั �งความหมายและองคธ์รรม) 

   (2/57,  1/58,  1/59,  1/61,  1/62)……….หนา 146) 

ตอบ ธรรมท่ีเปนความจริงของพระอริยเจาท้ังหลาย  มีชือ่เรียกวา  อริยสัจจะ  มี ๔ อยาง  คือ  
 ๑. ทุกขสัจจะ ธรรมท่ีเปนทุกข  เปนความจริงของพระอริยเจาท้ังหลาย   
  องคธรรมไดแก  โลกียจิต ๘๑   เจตสิก ๕๑ (เวนโลภะ)   รูป ๒๘ 
 ๒. สมุทยสัจจะ  ธรรมท่ีเปนเหตุใหเกิดทุกข  เปนความจริงของพระอริยเจาท้ังหลาย 
  องคธรรมไดแก  โลภเจตสิก 
 ๓. นิโรธสัจจะ ธรรมท่ีเปนเคร่ืองดับทุกข  เปนความจริงของพระอริยเจาท้ังหลาย 
  องคธรรมไดแก  นิพพาน 
 ๔. มรรคสัจจะ   ธรรมท่ีเปนเหตุใหถึงความดับทุกข  เปนความจริงของพระอริยเจาท้ังหลาย 
                 องคธรรมไดแก  มัคคังคเจตสิก ๘ ดวง  มีปญญาเจตสิกเปนตน  ท่ีในมรรคจิต ๔ 
  

๕๓.  ท่านกล่าวว่า   นิพพานเป็นขนัธวิมตุต์นั �น    เพราะเหตใุด             

ให้ยกเหตผุลอธิบายโดยละเอียด             (2/58,  2/59)……….หนา 150) 

ตอบ ท่ีทานกลาววา  นิพพานเปนขันธวิมุตตน้ัน  เพราะเหตุวาไมมีประเภทท่ีตางกัน  กลาวคือ 
๑. นิพพาน    ไมมีประเภทแหงปจจุบัน  อดีต  อนาคต  มีแตกาลวิมุตตอยางเดียว   
๒. นิพพาน    เปนอัชฌัตตะ   ไมมี    เปนพหิทธะอยางเดียว   
๓. นิพพาน    เปนโอฬาริกะ   ไมมี     เปนสุขุมะอยางเดียว 
๔. นิพพาน    เปนหีนะ         ไมมี     เปนปณีตะอยางเดียว   
๕. นิพพาน    เปนสันติกะ     ไมมี     เปนทูระอยางเดียว   ฉะน้ัน  จึงเปนขันธไมได 
ท่ีกลาววานิพพานเปนกาลวิมุตต  พหิทธะ  สุขุมะ  ปณีตะ  ทูระ  เหลาน้ี   
ก็ไมเรียกวา  นิพพานมี  ๕  ประเภท   แตคงเปนอันหน่ึงอันเดียวกัน   
คือ  นิพพาน   ท่ีเปนกาลวิมุตตน้ันเอง  กเ็ปนพหิทธะ  สุขุมะ  ปณีตะ  ทูระ  ดวย 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



๒๒ 

๕๔.   อริยสจัจะ  ๔  จาํแนกโดยวฏัฏะได้หรือไม่   ถ้าไม่ได้ไม่ต้องจาํแนก   

แต่ถ้าได้   จาํแนกอย่างไร                          (2/52)……….หนา 158) 

ตอบ อริยสัจจะ  ๔   จําแนกโดยวัฏฏะได  ดงัน้ี 
๑. รูปนามท้ัง  ๒   ท่ีเกิดอยูในวัฏฏสงสารน้ี  ลวนแตเปนทุกข   ฉะน้ัน............   
    ทุกขสัจจะน้ี    จึงเปนสัจจะท่ีมีความเปนไปอยูในวัฏฏสงสาร   

ชื่อวา  ปวัตติสัจจะ  เปนสัจจะท่ีไมด ี
๒. สมุทยสัจจะ       เปนสัจจะท่ีเปนเหตุใหทุกขสัจจะเกดิขึ้น  เปนไปอยูในวัฏฏสงสาร   
           ชื่อวา  ปวัตติเหตุสัจจะ  เปนสัจจะท่ีไมดีเหมือนกัน 
๓. นิโรธสัจจะ        เปนสัจจะท่ีถอยออกจากวฏัฏทุกข  ชื่อวา  นิวัตติสัจจะ   เปนสัจจะท่ีด ี
๔. มรรคสัจจะ        เปนสัจจะท่ีเปนเหตุใหถึงความถอยออกจากวัฏฏทุกข   

ชื่อวา  นิวัตติเหตุสัจจะ  เปนสัจจะท่ีดีเหมือนกัน 
  

๕๕.    จงตอบคาํถามดงัต่อไปนี�        (2/55,  2/56,  2/60,  2/64,  2/65) 

ก.  สัพพจิตตสาธารณเจตสิก   เปนขันธอะไรไดบาง     
ข.  หทยวัตถุ      เปนอายตนะอะไร   
ค.  อเหตุกกิริยาจิต ๓    เปนธาตุอะไรไดบาง    
ง.  นิพพาน       เปนสัจจะอะไรไดบาง   
จ.  องคธรรมของธัมมารมณ  กับธัมมายตนะ  ตางกนัอยางไร   

 

ตอบ ก. สัพพจิตตสาธารณเจตสิก ๗   เปนเวทนาขันธ   สัญญาขันธ   สังขารขันธ 
 ข.  หทยวัตถุ    เปนธัมมายตนะ 
 ค.  อเหตุกกิริยาจิต ๓ เปนมโนธาตุ   มโนวิญญาณธาตุ 

ง.  นิพพาน    เปนนิโรธสัจจะ 
จ.  ตางกัน  คือ  องคธรรมของธัมมารมณ    
       ไดแก  จิต ๘๙  เจตสิก ๕๒  ปสาทรูป ๕  สุขุมรูป ๑๖  นิพพาน  บัญญัติ 

             องคธรรมของธัมมายตนะ  ไดแก  เจตสิก ๕๒  สุขุมรูป ๑๖  นิพพาน 
 

๕๖.  จงตอบคาํถามดงัต่อไปนี�                  (2/60,  2/64,  2/65)    

 ก.  รูป ๒๘   นิพพาน   เปนสัจจะอะไรไดบาง   
 ข.  องคธรรมของธัมมารมณ   ธัมมายตนะ   ธัมมธาตุ   เหมือนกันหรือตางกันอยางไร  
 

ตอบ ก.  รูป ๒๘   เปนทุกขสัจจะ.......................นิพพาน   เปนนิโรธสัจจะ 
 ข.  องคธรรมของธัมมายตนะ  กับธัมมธาตุน้ัน  เหมือนกัน   

ไดแก  เจตสิก ๕๒  สุขุมรูป ๑๖  นิพพาน    
สวนองคธรรมของธัมมารมณน้ัน  ไดแก  จิต ๘๙  เจตสิก ๕๒  ปสาทรูป ๕   
สุขุมรูป ๑๖  นิพพาน   บัญญัติ 

 



๒๓ 

เพิ�มเติม   ข้อสอบใหม่ 
(2565 - 2566) 

.................................................................................................................................................................................................(สัมภาษณ) 
 

๓.   ให้แปลคาถาดงัต่อไปนี�                    (2/63)……….หนา 21) 

  อฏฐสฏฐิ  ตถา  เทฺว  จ   นวาฏฐ  เทฺว  ยถากฺกมํ 

  เอก  ทฺวิ  ติ  จตุ  ปฺจ  กิจฺจฏฐานานิ  นิทฺทเิส.   

ตอบ  คาถาน้ีแปลความวา   
แสดงจํานวนจิต  โดยหนาท่ีและฐานตามลําดับ  ดังน้ีคือ 

 จิตท่ีมีหนาท่ี  ๑   และฐาน  ๑   มีจํานวน  ๖๘ ดวง 
 จิตท่ีมีหนาท่ี  ๒   และฐาน  ๒   มีจํานวน   ๒  ดวง 
 จิตท่ีมีหนาท่ี  ๓   และฐาน  ๓   มีจํานวน   ๙  ดวง 
 จิตท่ีมีหนาท่ี  ๔   และฐาน  ๔   มีจํานวน   ๘  ดวง 
 จิตท่ีมีหนาท่ี  ๕   และฐาน  ๕   มีจํานวน   ๒  ดวง 
 

๔.    ก.  สมุจจยสงัคหะ   หมายความว่าอย่างไร   ให้ยกวจนัตถะขึ�นแสดงด้วย                   

     ข.  พระอนุรทุธาจารย ์  แสดงการจาํแนกวตัถธุรรม  ๗๒  นั�น  ออกเป็นกี�หมวด    

     คืออะไรบ้าง   ให้บอกความหมายของหมวดนั�นๆ  มาด้วย     

(1/65,  2/66)……….หนา 80).............ซํ้าขอเขียน 73, 74 ) 

ตอบ ก.  สมุจจยสังคหะ  หมายความวา  ปริจเฉทท่ีแสดงการรวบรวมปรมัตถธรรมท้ัง  ๔   
ท่ีมีสภาพเขากันได   ใหอยูเปนหมวดๆ  ชื่อวา  สมุจจยสังคหะ               
ดังมีวจนัตถะแสดงวา   สห  อุจจฺียนฺเต  เอตฺถาติ  สมุจฺจโย    (วา)   

        สมฺปณฺเฑตฺวา  อุจฺจยีนฺเต  เอเตนาติ  สมุจฺจโย   
ปริจเฉทท่ีชื่อวา  สมุจจยะ  เพราะเปนปริจเฉทท่ีแสดงรวบรวมปรมัตถธรรมท้ัง ๔ ประการ 
พรอมกัน  (หรือ)  ปริจเฉทท่ีชื่อวา  สมุจจยะ  เพราะเปนเหตุแหงการรวบรวมปรมัตถธรรม   

   ท่ีมีสภาพเขากันได  ใหอยูเปนหมวดๆ 
   

ข.  พระอนุรุทธาจารย  แสดงการจําแนกวัตถุธรรม  ๗๒  น้ัน  ออกเปน  ๔ หมวด  คือ 
๑. อกุศลสังคหะ     การแสดงสงเคราะหธรรม  ท่ีเปนฝายอกุศลโดยสวนเดียว  หมวดหน่ึง 
๒. มิสสกสังคหะ     การแสดงสงเคราะหธรรม  ท่ีเปนกุศล  อกุศล  อพยากตะ  ท้ัง  ๓  
      ปนกัน  หมวดหน่ึง 
๓. โพธิปกขิยสังคหะ  การแสดงสงเคราะหธรรม  ท่ีเปนฝายมรรคญาณ   หมวดหน่ึง 
๔. สัพพสังคหะ       การแสดงสงเคราะหจิต  เจตสิก  รูป  นิพพาน  ซ่ึงเปนวัตถุธรรมท้ังหมด 

      รวมกัน   หมวดหน่ึง 
 
  



๑ 

ปริจเฉทที�  ๗  สมุจจยสงัคหะ 
๑. อกุศลสังคหะ    ๒. มิสสกสังคหะ    ๓. โพธิปกขิยสังคหะ    ๔. สัพพสังคหะ 

............................................................................................................................................................................................................................. 

๑. อกศุลสงัคหะ  มีธรรมอยู่  ๙  หมวด   (๕๕  ประเภท) 
 

๑. อาสวะ   ๒. โอฆะ  ๓. โยคะ   ๔. คันถะ   ๕. อุปาทาน   
๖. นีวรณะ  ๗. อนุสัย   ๘. สังโยชน   ๙. กิเลส  

 
๑.  อาสวะ  มี  ๔  คือ ธรรมชาติที�เป็นเครื�องไหลอยู่ใน        องคธ์รรมได้แก่ 

๑. กามาสวะ ..........กามคุณอารมณ โลภเจ. --> โลภ.๘ 

๒. ภวาสวะ ..........รูปภพ อรูปภพ หรือ รูปฌาน อรูปฌาน โลภเจ.  --> ทิฏ.วิป.๔ 

๓. ทิฏฐาสวะ   ..........ความเห็นผิด ทิฏฐิเจ. --> ทิฏ.สัม.๔ 
๔. อวิชชาสวะ ..........ความหลง  ความโง โมหเจ. --> อก.ุ๑๒ 

     
     

๒.  โอฆะ  มี  ๔  คือ ธ. ที�เป็นเครื�องทาํให้สตัวจ์มอยู่ใน    

๑. กาโมฆะ ..........กามคุณอารมณ โลภเจ. --> โลภ.๘ 

๒. ภโวฆะ   ..........รูปภพ อรูปภพ หรือ รูปฌาน อรูปฌาน โลภเจ.  --> ทิฏ.วิป.๔ 

๓. ทิฏโฐฆะ ..........ความเห็นผิด ทิฏฐิเจ. --> ทิฏ.สัม.๔ 
๔. อวิชโชฆะ   ..........ความหลง  ความโง โมหเจ. --> อก.ุ๑๒ 

     
     

๓.  โยคะ  มี  ๔  คือ ธ. ที�เป็นเครื�องประกอบสตัวใ์ห้ติดอยู่ใน    

๑. กามโยคะ ..........กามคุณอารมณ โลภเจ. --> โลภ.๘ 

๒. ภวโยคะ   ..........รูปภพ อรูปภพ หรือ รูปฌาน อรูปฌาน โลภเจ.  --> ทิฏ.วิป.๔ 

๓. ทิฏฐิโยคะ ..........ความเห็นผิด ทิฏฐิเจ. --> ทิฏ.สัม.๔ 
๔. อวิชชาโยคะ ..........ความหลง  ความโง โมหเจ. --> อก.ุ๑๒ 

     
     

๔.  คนัถะ  มี  ๔  คือ ธ. ที�เกี�ยวคล้องนามกาย  รปูกายไว้  โดยอาการ    

๑. อภิชฌา-กายคันถะ ..........ท่ีผูกพันอยูในกามคุณอารมณ โลภเจ. --> โลภ.๘ 

๒. พยาปาท - ..........โกรธ โทสเจ.  --> โทส.๒ 

๓. สีลัพพตปรามาส - ..........ยึดถือในการปฏิบัติท่ีผิด ทิฏฐิเจ. --> ทิฏ.สัม.๔ 
๔. อิทังสัจจาภินิเวส -  ..........ยึดม่ันในความเห็นผิดของตนวาถูก     

      ความเห็นของคนอื่นผิด 
ทิฏฐิเจ. --> ทิฏ.สัม.๔ 

 



๒ 
  

๕. อปุาทาน  มี ๔ คือ ธ. ที�เป็นเครื�องยึดมั �นใน     

๑. กามุปาทาน ..........กามคุณอารมณ   โลภเจ. --> โลภ.๘ 

๒. ทิฏุปาทาน ..........ความเห็นผิด  ท่ีนอกจากสีลัพพต-   
      ปรามาสทิฏฐิ  และอัตตวาททิฏฐิ  

ทิฏฐิเจ. --> ทิฏ.สัม.๔ 

๓. สีลัพพตุปาทาน ..........การปฏิบัติผิด ทิฏฐิเจ. --> ทิฏ.สัม.๔ 

๔. อัตตวาทุปาทาน ..........รูปนาม  ขันธ ๕  วาเปนตัวเปนตน ทิฏฐิเจ. --> ทิฏ.สัม.๔ 

 

  
๖. นีวรณะ  มี  ๖  คือ ธ. ที�เป็นเครื�องกั �นความดี  คือ                  

๑. กามัจฉันทนีวรณะ ..........ความพอใจในกามคุณอารมณ โลภเจ. --> โลภ.๘ 
๒. พยาปาทนีวรณะ ..........ความโกรธ โทสเจ.  --> โทส.๒ 

๓. ถีนมิทธนีวรณะ   ..........ความหดหูทอถอยอารมณ ถีน-มิทธ --> อก.ุสสัง.๕  
๔. อุทธัจจกุกกุจจ -  ..........ความฟุงซาน  รําคาญใจ อุทธัจจ --> อก.ุ๑๒  

  กุกกุจจ --> โทส.๒ 

๕. วิจิกิจฉานีวรณะ ..........ความสงสัยลังเลใจในสิ่งท่ีควรเช่ือ วิจิกิจฉา --> วิจิ.สัม.๑ 
๖. อวิชชานีวรณะ ..........ความหลง  ความโง   

      ท่ีไมรูตามความเปนจริง 
โมหเจ. --> อก.ุ๑๒  

     
     
๗. อนุสยั  มี  ๗  คือ ธ. ที�นอนเนื�องอยู่ในขนัธสนัดาน  คือ    

๑. กามราคานุสัย ..........ความติดใจในกามคุณอารมณ โลภเจ. --> โลภ.๘ 
๒. ภวราคานุสัย ..........ความติดใจในรูปภพ  อรูปภพ  

      หรือ รูปฌาน  อรูปฌาน 
โลภเจ. --> ทิฏ.วิป.๔ 

๓. ปฏิฆานุสัย ..........ความโกรธ โทสเจ.  --> โทส.๒ 
๔. มานานุสัย ..........ความเยอหย่ิงถือตัว มานเจ. --> ทิฏ.วิป.๔ 

๕. ทิฏฐานุสัย ..........ความเห็นผิด ทิฏฐิเจ. --> ทิฏ.สัม.๔ 
๖. วิจิกิจฉานุสัย ..........ความสงสัยลังเลใจในสิ่งท่ีควรเช่ือ วิจิกิจฉา --> วิจิ.สัม.๑ 

๗. อวิชชานุสัย ..........ความหลง  ความโง 

      ท่ีไมรูตามความเปนจริง 
โมหเจ. --> อก.ุ๑๒  

 
 
 
 
 



๓ 
  

๘. สงัโยชน์  มี  ๑๐  คือ ธ. ที�ผกู.....สตัวไ์ว้โดยอาการที� 

(ตามนัยพระสูตร) (พระอภิธรรม) ธ. ที�ผกูดึงสตัวไ์ว้โดยอาการที� 

๑. กามราคสังโยชน ๑. กามราค - ........ติดอยูในกามคุณอารมณ โลภเจ. --> โลภ.๘ 
๒. รูปราคสังโยชน ๒. ภวราค - ........ติดอยูในรูปภพ  หรือ  รูปฌาน โลภเจ. --> ทิฏ.วิป.๔ 

๓. อรูปราคสังโยชน     ........ติดอยูในอรูปภพ หรืออรูปฌาน โลภเจ. --> ทิฏ.วิป.๔ 
๔. ปฏิฆสังโยชน   ๓. ปฏิฆ    ........โกรธ โทสเจ.  --> โทส.๒ 

๕. มานสังโยชน ๔. มาน  ........เยอหย่ิงถือตัว มานเจ. --> ทิฏ.วิป.๔ 

๖. ทิฏฐิสังโยชน ๕. ทิฏฐิ ........มีความเห็นผิด ทิฏฐิเจ. --> ทิฏ.สัม.๔ 
๗. สีลัพพตปรามาส - ๖. สีลัพพตปรามาส  ........ปฏิบัติผิด ทิฏฐิเจ. --> ทิฏ.สัม.๔ 

๘. วิจิกิจฉาสังโยชน ๗. วิจิกิจฉา ........สงสัยลังเลใจในสิ่งท่ีควรเช่ือ วิจิกิจฉา --> วิจิ.สัม.๑ 
๙. อุทธัจจสังโยชน  ........ฟุงซาน อุทธัจจ --> อกุ.๑๒  

 ๘. อิสสา ....อิจฉาในคุณงามความดีของผูอื่น อิสสาเจ --> โทส.๒ 

 ๙. มัจฉริย ....ตระหน่ีหวงแหนในสมบัติ     
   หรือคุณความดีของตน 

มัจฉริย --> โทส.๒ 

๑๐. อวิชชาสังโยชน      ๑๐. อวิชชา ....หลง  โง  ไมรูตามความเปนจริง โมหเจ. --> อกุ.๑๒  

 
 
๙. กิเลส  มี  ๑๐  คือ ธ. ที�เป็นเครื�องเศร้าหมอง  คือ                  

๑. โลภะ ..........ความยินดีพอใจในโลกียอารมณตางๆ โลภเจ. --> โลภ.๘ 
๒. โทสะ ..........ความโกรธ  ความไมพอใจ โทสเจ.  --> โทส.๒ 

๓. โมหะ ..........ความหลง  ความโง โมหเจ. --> อก.ุ๑๒ 
๔. มานะ   ..........ความเยอหย่ิงถือตัว   มานเจ. --> ทิฏ.วิป.๔ 

๕. ทิฏฐิ   ..........ความเห็นผิด   ทิฏฐิเจ. --> ทิฏ.สัม.๔ 

๖. วิจิกิจฉา   .......... ความสงสัยลังเลใจในสิ่งท่ีควรเช่ือ วิจิกิจฉา --> วิจิ.สัม.๑ 
๗. ถีนะ   ..........ความหดหู ถีนเจ. --> อก.ุสสัง.๕ 

๘. อุทธัจจะ   ..........ความฟุงซาน อุทธัจจ --> อก.ุ๑๒  
๙. อหิรีกะ   ..........ความไมละอายตอทุจริต อหิรีก --> อก.ุ๑๒  

๑๐. อโนตตัปปะ      ..........ความไมสะดุงกลัวตอทุจริต อโนตตัป --> อก.ุ๑๒  

   

 

  

 
 

 

 



๔ 

                           ๒.  มิสสกสงัคหะ  มีธรรมอยู่  ๗  หมวด    (๖๔  ประเภท) 
 

๑. เหตุ   ๒. ฌานังคะ     ๓. มัคคังคะ    ๔. อินทรีย   

๕. พละ ๖. อธิบดี   ๗. อาหาร   

  

๑. เหต ุ มี  ๖  คือ 
..........เป็นเครื�องให้รปูนามที�เกิดพร้อมกนั 

กบัตนตั �งมั �น  และเจริญขึ�นได้ในอารมณ์  
องคธ์รรมได้แก่ 

๑.  โลภเหตุ ความอยากได โลภเจ. --> โลภ.๘ 
๒.  โทสเหตุ         ความโกรธ   โทสเจ.  --> โทส.๒ 

๓.  โมหเหตุ         ความหลง โมหเจ. --> อกุ.๑๒ 

๔.  อโลภเหตุ       ความไมติดใจในกามคุณอารมณ อโลภเจ. --> โสภณ. ๕๙ / ๙๑ 
๕.  อโทสเหตุ       ความไมโกรธ อโทสเจ.  --> โสภณ. ๕๙ / ๙๑ 

๖.  อโมหเหตุ       ความไมหลง ปญญาเจ. --> ญาณสัม. ๔๗ / ๗๙ 

     
๒. ฌานังคะ มี ๗ คือ ..........เป็นเครื�องเพ่งอารมณ์      

๑.  วิตก ธ. ท่ียกจิตข้ึนสูอารมณ วิตกเจ. --> กาม.๔๔  ปฐม.๑๑ 
๒.  วิจาร    ธ. ท่ีเคลาคลึงอารมณ วิจารเจ. --> กาม.๔๔  ปฐม.๑๑ 

                 ทุติย.๑๑ 

๓.  ปต ิ ธ. ท่ีมีความช่ืนชมยินดีในอารมณ ปติเจ. --> กามโสมนัส ๑๘ 
    ป.๑๑  ทุ.๑๑  ต.๑๑ 

๔.  เอกัคคตา        ธ. ท่ีตั้งม่ันในอารมณอันเดียว เอกัคคตา --> จิต ๑๑๑ (-ทว.ิ๑๐) 
๕.  โสมนัส ธ. ท่ีเสวยอารมณเปนสุขใจ เวทนาเจ. --> โสมนัสสหคตจิต ๖๒ 

๖.  โทมนัส          ธ. ท่ีเสวยอารมณเปนทุกขใจ เวทนาเจ. --> โทส. ๒ 

๗.  อุเบกขา         ธ. ท่ีเสวยอารมณเปนกลาง เวทนาเจ. --> อุเบกขา. ๔๗ 
    (เวน ทวิปญจ.อุ.๘)                 

 
๓. มคัคงัคะ มี ๑๒ คือ ........เป็นหนทางให้ถึงสคุติภมิูและพระนิพพาน      

๑.  สัมมาทิฏฐิ   ความเห็นชอบ......... ปญญาเจ. --> ญาณสัม. ๔๗ / ๗๙ 

๒.  สัมมาสังกัปปะ        ความดําริชอบ วิตกเจ. --> กาม.โส.๒๔  ป.๑๑ 

๓.  สัมมาวาจา   การกลาววาจาชอบ สัมมาวาจา --> มกุ.๘  โลกุต.๔๐ 
๔.  สัมมากัมมันตะ       การทําการงานชอบ สัมมากัมมันต. --> มกุ.๘  โลกุต.๔๐ 

๕.  สัมมาอาชีวะ          การเลี้ยงชีพชอบ สัมมาอาชีว. --> มกุ.๘  โลกุต.๔๐ 
๖.  สัมมาวายามะ         ความเพียรชอบ วีริยเจ. --> โสภณจิต ๙๑ 

๗.  สัมมาสติ              ความระลึกชอบ สติเจ. --> โสภณจิต ๙๑ 

๘.  สัมมาสมาธิ ความตั้งม่ันชอบ เอกัคคตา. --> โสภณจิต ๙๑ 



๕ 
 

๓. มคัคงัคะ  (ตอ) ...........เป็นหนทางให้ถึงทุคติภมิู    

๙.  มิจฉาทิฏฐิ   ความเห็นผิด ทิฏฐิเจ. --> ทิฏ.สัม.๔ 

๑๐. มิจฉาสังกัปปะ        ความดําริผิด วิตกเจ. --> อกุ.๑๒ 
๑๑. มิจฉาวายามะ         ความเพียรผิด วีริยเจ. --> อกุ.๑๒ 

๑๒. มิจฉาสมาธิ          ความตั้งม่ันผิด   เอกัคคตา --> อกุ.๑๑ (-วิจิ.๑) 

  
  
๔. อินทรีย ์มี ๒๒ คือ ธ. ที�เป็นผู้ปกครองใน    

๑.  จักขุนทรีย         ..........การเห็น จักขุปสาท   

๒.  โสตินทรีย         ..........การไดยิน โสตปสาท   

๓.  ฆานินทรีย         ..........การรูกลิ่น ฆานปสาท   
๔.  ชิวหินทรีย         ..........การรูรส ชิวหาปสาท   

๕.  กายินทรีย         ..........การสัมผัส กายปสาท   
๖.  อิตถินทรีย         ..........ความเปนหญิง     อิตถีภาวรูป   

๗.  ปุรินสินทรีย      ..........ความเปนชาย     ปุริสภาวรูป   

๘.  ชีวิตินทรีย         ..........การรักษารูป  และนาม ชีวิตรูป  และชีวิตินทรียเจตสิก 
๙.  มนินทรีย              ..........การรับอารมณ จิตท้ังหมด   

๑๐. สุขินทรีย              ..........การเสวยความสุขกาย เวทนาเจ.  --> สุขสหคตกายวิญ. ๑ 
๑๑. ทุกขินทรีย            ..........การเสวยความทุกขกาย เวทนาเจ.  --> ทุกขสหคตกายวิญ.๑ 

๑๒. โสมนัสสินทรีย       ..........การเสวยความสุขใจ   เวทนาเจ.  --> โสมนัสสหคตจิต ๖๒ 

๑๓. โทมนัสสินทรีย       ..........การเสวยความทุกขใจ   เวทนาเจ.  --> โทสมูลจิต ๒ 
๑๔. อุเปกขินทรีย         ..........การเสวยอารมณเปนกลาง   เวทนาเจ.  --> อุเบกขา.๕๕ 

๑๕. สัทธินทรีย            ..........ความเช่ือตอสิ่งท่ีควรเช่ือ สัทธาเจ. --> โสภณจิต ๙๑ 
๑๖. วีริยินทรีย             ..........ความเพียร วีริยเจ. --> วีริยสัม.๑๐๕ 

๑๗. สตินทรีย              ..........การระลึกชอบ สติเจ. --> โสภณจิต ๙๑ 

๑๘. สมาธินทรีย           ..........การตั้งม่ันในอารมณอันเดียว   เอกัคคตา --> จิต ๗๒  
    (-อวีริย.๑๖ วิจิ.๑) 

๑๙. ปญญินทรีย           ..........การรูตามความเปนจริง ปญญาเจ. --> ญาณสัม. ๔๗ / ๗๙ 
๒๐. อนัญญาตัญญัสสามิตินทรีย........การรูแจงอริยสัจจ ๔ ท่ีตนไมเคยรู  >> ปญญา --> โสดาปตติมรรคจิต ๑ 

๒๑. อัญญินทรีย           ..........การรูแจงอริยสัจจ ๔ ท่ีตนเคยรู ปญญาเจ. --> ม.บน ๓,  ผล.ต่ํา ๓             

๒๒. อัญญาตาวินทรีย   ..........การรูแจงอริยสัจจ ๔ สิ้นสดุแลว ปญญาเจ. --> อรหัตตผลจิต ๑ 

      

 

 
 



๖ 

๕.  พละ  มี  ๙  คือ ธ. ที�ไม่ไหวหวั �นใน       องคธ์รรมได้แก่ 

๑.  สัทธาพละ  ..........ความเช่ือตอสิ่งท่ีควรเช่ือ สัทธาเจ. --> โสภณจิต ๙๑ 
๒.  วีริยพละ  ..........ความเพียร วีริยเจ. --> วีริยสัม.๑๐๕ 

๓.  สติพละ  ..........การระลึกชอบ สติเจ. --> โสภณจิต ๙๑ 

๔.  สมาธิพละ    ..........การตั้งม่ันในอารมณอันเดียว เอกัคคตา --> จิต ๑๐๔  
(-อวีริย.๑๖  วิจิ.๑) 

๕.  ปญญาพละ   ..........การรูตามความเปนจริง ปญญา --> ญาณสัม.๗๙ 

๖.  หิรีพละ    ..........ความละอายตอทุจริต หิริเจ. --> โสภณจิต ๙๑ 
๗.  โอตตัปปพละ   ..........ความสะดุงกลัวตอทุจริต โอตตัปป --> โสภณจิต ๙๑ 

๘.  อหิรีกพละ ..........ความไมละอายตอทุจริต อหิรีก --> อกุ.๑๒ 
๙.  อโนตตัปปพละ ..........ความไมสะดุงกลัวตอทุจริต อโนตตัป --> อกุ.๑๒ 

     

     
๖.  อธิบดี  มี  ๔  คือ ธ. ที�เป็นใหญ่ใน     

๑.  ฉันทาธิปติ ..........ความพอใจ ฉันทเจ. --> ทวิเหตุกชวนะ ๑๘  

ติเหตุกชวนะ ๓๔ / ๖๖ 
๒.  วีริยาธิปติ ..........ความเพียร    วีริยเจ. --> ทวิ.๑๘  ติเห.๓๔ / ๖๖ 

๓.  จิตตาธิปติ ..........การรับอารมณ   ทวิ – ติเห.ช.๕๒ / ๘๔ 

๔.  วีมังสาธิปติ ..........การรูแจงตามความเปนจริง ปญญา --> ติเหตุกชวนะ ๓๔ / ๖๖ 

     

     
๗.  อาหาร  มี  ๔  คือ ธ. ที�เป็นผู้นําให้...............เกิด    

๑.  กพฬีการาหาร ..........อาหารชรูป โอชาท่ีอยูในอาหารตางๆ 

๒.  ผัสสาหาร   ..........เวทนา  ผัสสเจ. --> จิตท้ังหมด 

๓.  มโนสัญเจตนาหาร ..........วิปากวิญญาณ  มีปฏิสนธิจิตเปนตน เจตนาเจ. --> จิตท้ังหมด 
๔.  วิญญาณาหาร ..........เจตสิก  และกัมมชรูป   จิตท้ังหมด 

      

             
 

 
 

 

 
 

 



๗ 

๓.  โพธิปักขิยสงัคหะ  มีธรรมอยู่  ๗  หมวด  ( ๓๗ ประเภท) 
 

๑. สติปฏฐาน   ๒. สัมมัปปธาน   ๓. อิทธิบาท   ๔. อินทรีย   

๕. พละ  ๖. โพชฌงค   ๗. มัคคังคะ   

  
๑. สติปัฏฐาน  มี  ๔  คือ สติที�ตั �งมั �นอยู่ในการพิจารณาเนืองๆ  ซึ�ง       องคธ์รรมได้แก่ 

๑. กายานุปสสนาสติปฏฐาน .........กาย  คือ รูปขันธ  มีลมหายใจเขาออก สติเจ. --> มกุ.๘  มกิ.๘  

      อิริยาบถใหญ  อิริยาบถนอยเปนตน   อัปปนาช.๒๖ 
๒. เวทนานุปสสนาสติปฏฐาน .........เวทนา  คือ  สุข  ทุกข  เฉยๆ สติเจ. --> ๘ + ๘ + ๒๖ 

๓. จิตตานุปสสนาสติปฏฐาน    .........จิต  มีโลภจิต  อโลภจิต  โทสจิต          

      อโทสจิต  โมหจิต  อโมหจิต เปนตน สติเจ. --> ๘ + ๘ + ๒๖ 
๔. ธัมมานุปสสนาสติปฏฐาน .........สภาพธรรมท่ีเปนอยูโดยอาการท่ี      

      ปราศจากตัวตน  มีสภาพของโลภะ      

      โทสะ โมหะ เปนตน สติเจ. --> ๘ + ๘ + ๒๖ 

 

 
๒. สมัมปัปธาน  มี  ๔  คือ ความพยายามเพื�อ.........       

๑. อุปฺปนฺนานํ  ปาปกานํ  ปหานาย  วายาโม ละอกุศลธรรมท่ีเกิดข้ึนแลว  

๒. อนุปฺปนฺนานํ  ปาปกานํ  อนุปฺปาทาย  วายาโม ใหอกุศลธรรมท่ียังไมเกิดน้ัน  ไมใหเกิดข้ึน 
๓. อนุปฺปนฺนานํ  กุสลานํ  อุปฺปาทาย  วายาโม ใหกุศลธรรมท่ียังไมเกิด  ใหเกิดข้ึน 

๔. อุปฺปนฺนานํ  กุสลานํ  ภิยฺโยภาวาย  วายาโม ใหกุศลธรรมท่ีเกิดข้ึนแลว  ใหเจริญย่ิงๆ ข้ึนไป 

  (อ.ธ.)   วีริยเจตสิก  ท่ีใน  กุศลจิต ๒๑ 

 

 

๓. อิทธิบาท  มี  ๔  คือ 
..........เป็นบาทเบื�องต้นแห่งความสาํเรจ็  

       ฌาน  มรรค  ผล 
องคธ์รรมได้แก่ 

๑. ฉันทิทธิบาท   ความพอใจอยางแรงกลา ฉันทเจ.  -->  กุศลจิต ๒๑       

๒. วีริยิทธิบาท ความพยายามอยางแรงกลา วีริยเจ. --> กุศลจิต ๒๑ 
๓. จิตติทธิบาท ความตั้งใจอยางแรงกลา  --> กุศลจิต ๒๑ 

๔. วีมังสิทธิบาท ปญญาอยางแรงกลา ปญญาเจ. --> กุ.ญาณสัม.๑๗ 
  

 
 

 
            

 



๘ 

๔. อินทรีย ์ มี  ๕  คือ ..........เป็นผู้ปกครองใน..........    

๑.  สัทธินทรีย  ศรัทธา............ ความเลื่อมใส ตอสิ่งท่ีควร สัทธาเจ. -->  ๘ + ๘ + ๒๖  
๒.  วีริยินทรีย   วีริยะ................ ความพยายาม ตอสิ่งท่ีควร วีริยเจ. --> ๘ + ๘ + ๒๖ 

๓.  สตินทรีย  สติ.................... การระลึกถึง ตอสิ่งท่ีควร สติเจ. --> ๘ + ๘ + ๒๖ 

๔.  สมาธินทรีย   สมาธิ............... การตั้งม่ัน ในอารมณท่ีควร เอกัคคตา  --> ๘ + ๘ + ๒๖ 
๕.  ปญญินทรีย ปญญา............. การรูตามความเปนจริง ปญญาเจ. --> ๔ + ๔ + ๒๖ 

      
      
๕. พละ  มี  ๕  คือ ..........เป็นผูไ้ม่หวั �นไหวใน..........    

๑.  สัทธาพละ ศรัทธา............ ความเลื่อมใส ตอสิ่งท่ีควร สัทธาเจ. --> ๘ + ๘ + ๒๖  

๒.  วีริยพละ วีริยะ................ ความพยายาม ตอสิ่งท่ีควร วีริยเจ. --> ๘ + ๘ + ๒๖ 
๓.  สติพละ  สติ.................... การระลึกถึง ตอสิ่งท่ีควร สติเจ. --> ๘ + ๘ + ๒๖ 

๔.  สมาธิพละ   สมาธิ............... การตั้งม่ัน ในอารมณท่ีควร เอกัคคตา  --> ๘ + ๘ + ๒๖ 

๕.  ปญญาพละ   ปญญา............. การรูตามความเปนจริง ปญญาเจ. --> ๔ + ๔ + ๒๖ 

      

      
๖.  โพชฌงค ์ มี  ๗  คือ .........เป็นองคแ์ห่งการรู้อริยสจัจ ์๔    

๑. สติสัมโพชฌงค ความระลึกได สติเจ. --> ๘ + ๘ + ๒๖ 

๒. ธัมมวิจยสัมโพชฌงค  การพิจารณาคนควาในธรรม  ท้ังภายในภายนอก ปญญาเจ. --> ๔ + ๔ + ๒๖ 

๓. วีริยสัมโพชฌงค   ความเพียร วีริยเจ. --> ๘ + ๘ + ๒๖ 
๔. ปติสมัโพชฌงค      ความอิ่มใจ ปติเจ. --> มกุ.โสมนัส ๔   

                                                  มกิ.โสมนัส ๔  สัปปติกอัปปนาชวนะ ๓๐ 
                                           หรือ  รูปกุศล ๓  รูปกริยา ๓  โลกุตตรจิต ๒๔ 

๕. ปสสัทธิสัมโพชฌงค  ความสงบกาย  สงบใจ      (อธ.) กาย - จิตตปสสัทธิเจตสิก --> ๘ + ๘ + ๒๖ 

๖. สมาธิสัมโพชฌงค    ความตั้งม่ันในอารมณ เอกัคคตา  --> ๘ + ๘ + ๒๖ 
๗. อุเบกขาสัมโพชฌงค  การทําใหสัมปยุตตธรรม   

มีความสมํ่าเสมอ  ในหนาท่ีของตนๆ (อธ.) ตตัตรมัชฌัตตตา 

 
 

--> ๘ + ๘ + ๒๖ 
 
 
 
 
   

หมายเหต ุ

๘ + ๘ + ๒๖  =  มหากุศลจิต ๘  มหากริยาจิต ๘  อัปปนาชวนะ ๒๖ 

๔ + ๔ + ๒๖  =  มหากุศลญาณสัมปยุตตจิต ๔  มหากริยาญาณสัมปยุตตจิต ๔  อัปปนาชวนะ ๒๖ 

 



๙ 
 

๗. มคัคงัคะ  มี ๘ คือ .........เป็นหนทางให้ถึงมรรค  ผล  นิพพาน องคธ์รรมได้แก่ 

๑. สัมมาทิฏฐิ  ความเห็นชอบ ปญญาเจ. --> ๔ + ๔ + ๒๖ 

๒. สัมมาสังกัปปะ  ความดําริชอบ                           วิตกเจ.  -->  มกุ.๘  มกิ.๘  ปฐมฌานชวนะ ๑๐  
                                                หรือ  รูปกุศล ๑  รูปกริยา ๑  โลกุตตรจิต ๘ 

๓. สัมมาวาจา   การกลาววาจาชอบ สัมมาวาจา --> มกุ.๘  โลกุต.๘ 
๔. สัมมากัมมันตะ การทําการงานชอบ สัมมากัมมันต --> มกุ.๘  โลกุต.๘ 

๕. สัมมาอาชีวะ   การเลี้ยงชีพชอบ สัมมาอาชีว --> มกุ.๘  โลกุต.๘ 

๖. สัมมาวายามะ         ความเพียรชอบ วีริยเจ. --> ๘ + ๘ + ๒๖ 
๗. สัมมาสติ              ความระลึกชอบ สติเจ. --> ๘ + ๘ + ๒๖ 

๘. สัมมาสมาธิ  ความตั้งม่ันชอบ เอกัคคตา  --> ๘ + ๘ + ๒๖ 
     

   

  
 

 

 
 

 
 

 

 
 

 
 

 

 
 

 
 

 

 
 

 
 

 



๑๐ 

๔. สพัพสงัคหะ  มีธรรมอยู่  ๕  หมวด 
วาโดยประเภทมี  ๓๙  (ไมตองนับอุปาทานักขันธโดยเฉพาะ) 

   

๑. ขันธ      ๒. อุปาทานักขันธ    ๓. อายตนะ   ๔. ธาตุ      ๕. สัจจะ 
      

๑. ขนัธ ์ มี  ๕  คือ    

๑. รูปขันธ  กองรูป รูป ๒๘    

๒. เวทนาขันธ   กองเวทนา  เวทนาเจ. --> จิต ๘๙ / ๑๒๑ 
๓. สัญญาขันธ  กองสัญญา สัญญาเจ. --> จิต ๘๙ / ๑๒๑ 

๔. สังขารขันธ  กองสังขาร                เจตสิก๕๐ (-เวทนา  สัญญา) --> จิต ๘๙ / ๑๒๑ ตามสมควร 
๕. วิญญาณขันธ  กองจิต    จิต ๘๙ / ๑๒๑ 

     

     
๒. อปุาทานักขนัธ ์ มี  ๕  คือ  // .........ที�เป็นอารมณ์ของอปุาทาน    

๑. รูปุปาทานักขันธ  กองรูป รูป ๒๘   

๒. เวทนุปาทานักขันธ    กองเวทนา  เวทนาเจ. --> โลกียจิต ๘๑ 
๓. สัญุปาทานักขันธ   กองสัญญา สัญญาเจ. --> โลกียจิต ๘๑ 

๔. สังขารุปาทานักขันธ   กองสังขาร                เจตสิก๕๐ (-เวทนา  สัญญา) --> โลกียจิต ๘๑ 

๕. วิญญาณุปาทานักขันธ   กองจิต    โลกียจิต ๘๑ 

     

     
๓. อายตนะ  มี  ๑๒  คือ .........ชื�อว่าอายตนะ  เพราะเป็นเหตุให้จิต  เจตสิก  เกิด  

๑.  จักขายตนะ  จักขุ อธ. จักขุปสาท 

๒.  โสตายตนะ  โสตะ อธ. โสตปสาท 

๓.  ฆานายตนะ  ฆานะ อธ. ฆานปสาท 

๔.  ชิวหายตนะ  ชิวหา อธ. ชิวหาปสาท 

๕.  กายายตนะ  กายะ อธ. กายปสาท 

๖.  รูปายตนะ     รูปารมณ อธ. สีตางๆ 

๗.  สัททายตนะ  สัททารมณ อธ. เสียงตางๆ 

๘.  คันธายตนะ  คันธารมณ อธ. กลิ่นตางๆ 

๙.  รสายตนะ รสารมณ อธ. รสตางๆ 

๑๐. โผฏฐัพพายตนะ  โผฏฐัพพารมณ อธ. สัมผัสตางๆ 
๑๑. มนายตนะ   จิต  อธ. จิตท้ังหมด 

๑๒. ธัมมายตนะ  สภาพธรรมตางๆ เจตสิก ๕๒  สุขุมรูป ๑๖  นิพพาน 
       



๑๑ 

 ๔. ธาต ุ มี  ๑๘  คือ ...........ชื�อว่าธาต ุ  เพราะทรงไว้ซึ�งความใส   ที�................มากระทบได้  

๑.  จักขุธาตุ  จักขุ รูปารมณ อธ. จักขุปสาท 

๒.  โสตธาตุ  โสตะ สัททารมณ อธ. โสตปสาท 

๓.  ฆานธาตุ  ฆานะ คันธารมณ อธ. ฆานปสาท 

๔.  ชิวหาธาตุ   ชิวหา รสารมณ อธ. ชิวหาปสาท 

๕.  กายธาตุ กายะ โผฏฐัพพารมณ อธ. กายปสาท 

 ...........ชื�อว่าธาต ุ  เพราะทรงไว้ซึ�งการกระทบกบั................ได้ 

๖. รูปธาตุ    รูปารมณ จักขุปสาท อธ. สีตางๆ 

๗. สัททธาตุ สัททารมณ โสตปสาท อธ. เสียงตางๆ 

๘. คันธธาตุ  คันธารมณ ฆานปสาท อธ. กลิ่นตางๆ 

๙. รสธาตุ   รสารมณ ชิวหาปสาท อธ. รสตางๆ 
๑๐. โผฏฐัพพธาตุ    โผฏฐัพพารมณ กายปสาท อธ. สัมผัสตางๆ 

 ...........ชื�อว่าธาต ุ  เพราะทรงไว้ซึ�ง...............   

๑๑. จักขุวิญาณธาตุ จักขุวิญญาณ การเห็น อธ.  จักขุวิญญาณจิต ๒ 

๑๒. โสตวิญญาณธาตุ   โสตวิญาณ การไดยิน อธ. โสตวิญญาณจิต ๒ 
๑๓. ฆานวิญญาณธาตุ  ฆานวิญญาณ การรูกลิ่น อธ. ฆานวิญญาณจิต ๒ 

๑๔. ชิวหาวิญญาณธาตุ ชิวหาวิญญาณ การรูรส อธ. ชิวหาวิญญาณจิต ๒ 
๑๕. กายวิญญาณจิตธาตุ กายวิญญาณ การรูสัมผัส อธ. กายวิญญาณจิต ๒ 

๑๖. มโนธาตุ จิต ๓ ดวง ช่ือวามโนธาตุ   เพราะทรงไวซ่ึงการรูปญจารมณ  อยางสามัญ 

  (อธ.)  ปญจทวาราวัชชนจิต ๑  สัมปฏิจฉนจิต ๒ 
๑๗. มโนวิญญาณธาตุ   จิต ๗๖ ช่ือวามโนวิญญาณธาตุ   เพราทรงไวซ่ึงการรูอารมณ  เปนพิเศษ 

  (อธ.)  จิต ๗๖  (เวนทวิปญจวิญญาณจิต ๑๐  มโนธาตุ ๓) 

๑๘. ธัมมธาตุ   สภาพธรรม ๖๙   ช่ือวาธัมมธาตุ   เพราะทรงไวซ่ึงสภาวลักษณะของตนๆ 
  (อธ.)  เจตสิก ๕๒  สุขุมรูป ๑๖  นิพพาน 

 
 
๕. อริยสจัจะ  มี  ๔  คือ ...........เป็นความจริงของพระอริยเจ้าทั �งหลาย  

๑.  ทุกขสัจจะ ธรรมท่ีเปนทุกข                         (อธ.)  โลกียจิต ๘๑  เจตสิก ๕๑ (เวนโลภะ)  รูป ๒๘ 

๒.  สมุทยสัจจะ ธรรมท่ีเปนเหตุใหเกิดทุกข อธ. โลภเจตสิก 

๓.  นิโรธสัจจะ   ธรรมท่ีเปนเคร่ืองดับทุกข อธ. นิพพาน 

๔.  มรรคสัจจะ   ธรรมท่ีเปนเหตุใหถึงความดับทุกข อธ. มัคคังคเจตสิก ๘ ดวง  มีปญญา 
เจตสิกเปนตน  ท่ีในมรรคจิต ๔ 

 
PC.  05 - 01 - 66 

 



๑๒ 

 
 
 
 
 
 
 
 

ใบแทรก 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



๑๓ 

 

  
 

ในอกุศลสังคหะนี้  มีธรรมอยู  ๙  หมวด  คือ 
        ๑. อาสวะ   ๒. โอฆะ    ๓. โยคะ     ๔. คันถะ      ๕. อุปาทาน   
         ๖. นีวรณะ   ๗. อนุสัย     ๘. สังโยชน     ๙. กิเลส 
 

อาสวะ  ๔   ธรรมชาติท่ี เปนเครื่องไหลอยูใน.............     
โอฆะ   ๔     ธรรมชาติท่ี เปนเครื่องทําใหสัตวจมอยูใน............  

โยคะ   ๔    ธรรมชาติท่ี เปนเครื่องประกอบสัตวใหติดอยูใน............   
คันถะ  ๔   ธรรมชาติท่ี เก่ียวคลองนามกาย  รูปกายไว  โดยอาการ............  

อุปาทาน ๔  ธรรมชาติท่ี เปนเครื่องยึดมั่นใน............      
นีวรณะ ๖   ธรรมชาติท่ี เปนเครื่องก้ันความดี  คือ............                                           

อนุสัย  ๗   ธรรมชาติท่ี นอนเนื่องอยูในขันธสันดาน  คือ............                                 
สังโยชน ๑๐ ธรรมชาติท่ี ผูก..... สัตวไวโดยอาการท่ี............   (พระสูตร ๕+๕)                               
สังโยชน ๑๐ ธรรมชาติท่ี ผูกดึงสัตวไวโดยอาการท่ี............   (อภิธรรม ๗+๓)                                      

กิเลส ๑๐  ธรรมชาติท่ี เปนเครื่องเศราหมอง  คือ............  
    

อาสวะ โอฆะ โยคะ คนัถะ อปุาทาน นีวรณะ อนุสยั สงัโยชน์ ๑๐  กิเลส 

กามา กาโม กาม อภิชฌา กามุ กามัจฉันท กาม- กามราค กามราค โลภะ 

ภวา ภโว ภว พยาปาท ทิฏุ พยาปาท ภว- รูป-อรูป ภวราค โทสะ 
ทิฏฐา ทิฏโฐ ทิฏฐิ สีลัพพต สีลัพพต ุ ถีนมิทธ ปฏิฆา ปฏิฆ ปฏิฆ โมหะ 
อวิชชา อวิชโช อวิชชา อิทังสัจจา อัตตวาทุ อุทธัจจ- มานา มาน มาน มานะ 

     วิจิกิจฉา ทิฏฐา ทิฏฐิ ทิฏฐิ ทิฏฐิ 

     อวิชชา วิจิ สีลัพพต สีลัพพต วิจิ 

      อวิชชา วิจิกิจฉา วิจิกิจฉา ถีนะ 
องคธ์รรม ............ อิสสา อุทธัจจ 

โลภะ โลภะ โลภะ โลภะ โลภะ โล - โท โล - โท อุทธัจจ มัจฉริย อหิริกะ 
ทิฏฐิ ทิฏฐิ ทิฏฐิ โทสะ ทิฏฐิ ถีน + มิท มา -ทิฏ อวิชชา อวิชชา อโนต 
โมหะ โมหะ โมหะ ทิฏฐิ  อุท + กุก วิจิ - โม  7 + 8 = 9  

     วิจิ - โม  โล- โท- มา- ทิฏ- วิจิ  

(อุท) - อิส - มัจ - โม 
 

3 3 3 3 2 8 6 10 
 

 

๑. อกศุลสงัคหะ 



๑๔ 

 
 

 

ในมิสสกสังคหะนี้   มีธรรมอยู  ๗  หมวด  คือ   

๑. เหตุ   ๒. ฌานังคะ   ๓. มัคคังคะ   ๔. อินทรีย   ๕. พละ   ๖. อธิบดี   ๗. อาหาร 
 

๑. เหตุ    ....เปนเครื่องใหรูปนามท่ีเกิดพรอมกันกับตนตั้งมั่น และเจริญข้ึนไดในอารมณ 
๒. ฌานังคะ   ธรรมชาติท่ี................เปนเครื่องเพงอารมณ 

๓. มัคคังคะ     ...........เปนหนทางใหถึงสุคติภูมิและพระนิพพาน  
       ...........เปนหนทางใหถึงทุคติภูมิ   

๔. อินทรีย       ธรรมชาติท่ีเปนผูปกครองใน.............. 
๕. พละ     ธรรมชาติท่ีไมไหวหวั่นใน.............. 

๖. อธิบดี     ธรรมชาติท่ีเปนใหญใน.............. 
๗. อาหาร   ธรรมชาติท่ีเปนผูนําให.................เกิด 
  

เหตุ ฌานังคะ มคัคงัคะ ๑๒ อินทรีย ์๒๒ พละ อธิบดี อาหาร 

โลภ  วิตก สัมมาทิฏฐิ จักขุน โสมนัสสนิ สัทธา ฉันทา กพฬีการ 
โทส  วิจาร สัมมาสังกัปปะ โสติน โทมนัสสนิ วีริย วีริยา ผัสส 

โมห  ปติ สัมมาวาจา ฆานิน อุเปกขิน สต ิ จิตตา มโนสัญ 
อโลภ  เอกัคคตา สัมมากัมมันตะ ชิวหิน สทัธิน สมาธิ  วีมังสา วิญญาณ 

อโทส  โสมนัส สัมมาอาชีวะ กายิน วีริยิน ปญญา   
อโมห  โทมนัส สัมมาวายามะ อิตถิน สตนิ หิรี    
 อุเบกขา สัมมาสติ ปุริสิน สมาธนิ โอตตัปป    
  สัมมาสมาธิ ชีวิติน ปญญิน อหิรีก    
  มิจฉาทิฏฐิ มนนิ อนัญญา- อโนตตัป    
  มิจฉาสังกัปปะ สุขิน อัญญิน    
  มิจฉาวายามะ ทุกขิน อัญญาตา-    
  มิจฉาสมาธ ิ      

 
 
 
 
 

๒. มิสสกสงัคหะ 



๑๕ 

 
 
  
ในโพธิปกขิยสังคหะนี้   มีธรรมอยู  ๗  หมวด  คือ    

๑. สติปฏฐาน   ๒. สัมมัปปธาน   ๓. อิทธิบาท   ๔. อินทรีย   ๕. พละ    

๖. โพชฌงค     ๗. มัคคังคะ 
 

๑. สติปฏฐาน    สติท่ีตั้งมั่นอยูในการพิจารณาเนือง ๆ ซึ่ง........... 
๒. สัมมัปปธาน  ความพยายามเพ่ือ........... 

๓. อิทธิบาท    ...........เปนบาทเบื้องตนแหงความสําเร็จฌาน  มรรค  ผล 
๔. อินทรีย     ...........เปนผูปกครองใน........... 

๕. พละ     ...........เปนผูไมหวั่นไหวใน........... 
๖. โพชฌงค      ...........เปนองคแหงการรูอริยสัจจ ๔ 

๗. มัคคังคะ     ...........เปนหนทางใหถึงมรรค  ผล  นิพพาน 
  

สติปัฏฐาน สมัมปัปธาน อิทธิบาท อินทรีย ์ พละ โพชฌงค ์ มคัคงัคะ 

กายา   ฉันท สัทธิน สัทธา สตสิัม- สัมมาทิฏฐิ 

เวทนา  วีริย วีริยิน วีริย ธัมมวิจย สัมมาสังกัปปะ 

จิตตา  จิตต สติน สต ิ วีริย สัมมาวาจา 

ธัมมา  วีมังส สมาธิน สมาธ ิ ปต ิ สัมมากัมมันตะ 

   ปญญิน ปญญา ปสสัทธ ิ สัมมาอาชีวะ 

     สมาธ ิ สัมมาวายามะ 

     อุเบกขา สัมมาสติ 

       สัมมาสมาธิ 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

๓. โพธิปักขิยสงัคหะ 



๑๖ 

  
 
 

ในสัพพสังคหะ  มีธรรมอยู  ๕  หมวด  คือ   
๑. ขันธ    ๒. อุปาทานักขันธ    ๓. อายตนะ    ๔. ธาตุ    ๕. สัจจะ 

 

๑. ขันธ     กอง............. 
๒. อุปาทานักขันธ    กอง.............ท่ีเปนอารมณของอุปาทาน 
๓. อายตนะ     .............ช่ือวาอายตนะ   เพราะเปนเหตุใหจิต  เจตสิก  เกิด 

๔. ธาต ุ         .............ช่ือวาธาตุ   เพราะทรงไวซึ่งความใสท่ี.............มากระทบได 
.............ช่ือวาธาตุ   เพราะทรงไวซึ่งการกระทบกับ.............ได 

.............ช่ือวาธาตุ   เพราะทรงไวซึ่ง............. 
๕. สัจจะ       ธรรมท่ีเปน.............เปนความจริงของพระอริยเจาท้ังหลาย 

  
ขนัธ ์ อปุาทาน- อายตนะ ธาต ุ๑๘ สจัจะ 

รูป รูปุ จักขา จักขุ จักขุวิญ ทุกข 
เวทนา เวทน ุ โสตา โสต โสตวิญ สมุทย 

สัญญา สัญุ ฆานา ฆาน ฆานวิญ นิโรธ 
สังขาร สังขารุ ชิวหา ชิวหา ชิวหาวิญ มรรค 

วิญญาณ วิญญาณุ กายา กาย กายวิญ  
  รูปา รูป มโนธาต ุ  

  สัททา สัทท มโนวิญ  
  คันธา คันธ ธัมมธาต ุ  
  รสา รส   

  โผฏฐัพพา โผฏฐัพพ   
  มนา    

  ธัมมา    
 
 
 
 
 
 

PC. 17 - 07 - 65  

๔. สพัพสงัคหะ 



๑๗ 

ปริจเฉทที�  ๗  (จําแนกวัตถุธรรม ๗๒) 
................................................................................................................................................................................................................... 

อกศุลสงัคหะ  มี  ๑๔  คือ   อกศุลเจตสิก ๑๔ 

โลภะ   ทิฏฐิ   โมหะ   โทสะ   ถีนะ   มิทธะ   อุทธัจจะ   กุกกุจจะ   
วิจิกิจฉา   มานะ   อิสสา   มัจฉริยะ   อหิริกะ   อโนตตัปปะ 

 

มิสสกสงัคหะ  มี  ๓๖  คือ                 
 จิต ๑ มนินทรีย จิตตาธิปติ    วิญญาณาหาร     

 เจ.๒๖ โลภะ โทสะ โมหะ   

  อโลภะ อโทสะ อโมหะ     

  วิตก วิจาร ปต ิ เอกัคคตา เวทนา 
  วิรตี ๓ วิริยะ สติ   ทิฏฐิ ชีวิตินทรีย   
  สัทธา หิริ โอตตัปปะ อหิริกะ    อโนตตัปปะ    
  ฉันทะ ผัสสะ เจตนา      

 รูป ๙ ปสาทรูป ๕  ภาวรูป ๒ ชีวิตรูป ๑ อาหารรูป ๑  

 

โพธิปักขิยสงัคหะ  มี  ๑๔  คือ    
 จิต ๑ จิตติทธิบาท    

 เจ.๑๓ สต ิ วิริยะ ฉันทะ ปญญา สัทธา 
  เอกัคคตา ปต ิ (กาย-จิต) ปสสัทธิ    ตัตตรมัชฌัตตตา 
  วิตก วิรตี ๓    
  

สพัพสงัคหะ  มี  ๗๒  คือ     
 จิต ๑ วิญญาณขันธ วิญญาณูปาทานขันธ      

  มนายตนะ วิญญาณธาตุ ๗      ทุกขสัจจะ   

 เจ.๕๒ เวทนาขันธ    สัญญาขันธ    สังขารขันธ      

  ธัมมายตนะ ธัมมธาตุ      

  ทุกขสัจจะ    สมุทัยสัจจะ    มรรคสัจจะ   

 นิปผัน.๑๘ รูปขันธ    รูปูปาทานขันธ      

  โอฬาริกายตนะ ๑๐    ธัมมายตนะ     

  โอฬาริกธาตุ ๑๐        ธัมมธาตุ       ทุกขสัจจะ   

 นิพพาน ๑ ธัมมายตนะ              ธัมมธาตุ       นิโรธสัจจะ   
 
 



๑๘ 

คาํกลอน  อกศุลสงัคหะ 
 

 อาสวะ ไหลอยู  ไมรูจบ     
 โอฆะ กลบทับถม ใหจมด่ิง  

 โยคะ เขาประกอบ เกาะแนนจริง     
 คันถะ ย่ิงเก่ียวคลอง ใหหมองมัว  
 อุปาทาน ก็ไมเบา เขายึดมั่น      

 นีวรณะ ชะก้ัน  ใหปวดหัว  
 อนุสัย  นอนเนื่อง ไมรูตัว      

 สังโยชน ช่ัวผูกดึง  ติดตรึงตรา  
 กิเลสนั้น ตั้งพันหา พาเศราหมอง     

 พักตรงามผอง เผือดไป ไมหรรษา  
 อกุศล-  สังคหะ แสดงมา     
 มีเกาหมวด เทานั้นหนา อยาทอใจ  

 
 

คาํกลอน  อกศุลสงัคหะ 
 

 อาสวะ ไหลอยู  ไมรูจบ     

 โอฆะ กลบทับถม ใหจมด่ิง  
 โยคะ เขาประกอบ เกาะแนนจริง     
 คันถะ ย่ิงเก่ียวคลอง ใหหมองมัว  

 อุปาทาน ก็ไมเบา เขายึดมั่น      
 นีวรณะ ชะก้ัน  ใหปวดหัว  

 อนุสัย  นอนเนื่อง ไมรูตัว      
 สังโยชน ช่ัวผูกดึง  ติดตรึงตรา  

 กิเลสนั้น ตั้งพันหา พาเศราหมอง     
 พักตรงามผอง เผือดไป ไมหรรษา  
 อกุศล-  สังคหะ แสดงมา     

 มีเกาหมวด เทานั้นหนา อยาทอใจ  
 
 
 



(จูฬ-โท = สัพพสังคหะ)  จําแนกปรมัตถธรรม ๔ (จิ. เจ. รุ. น.ิ)  โดยขันธ ๕  อายตนะ ๑๒  ธาตุ ๑๘  สัจจะ ๔   
 

ขันธ ๕ อายตนะ ๑๒ ธาตุ ๑๘ สัจจะ ๔ 

รูปขันธ รูป ๒๘ จักขายตนะ จักขุปสาท จักขุธาตุ จักขุปสาท ทุกขสัจจะ โลกียจิต ๘๑  เจตสิก ๕๑  

เวทนาขันธ เวทนาเจตสิก โสตายตนะ โสตปสาท โสตธาตุ โสตปสาท (-โลภ.)   รูป ๒๘ 
สัญญาขันธ สัญญาเจตสิก ฆานายตนะ ฆานปสาท ฆานธาตุ ฆานปสาท สมุทยสัจจะ โลภเจตสิก 
สังขารขันธ เจ.๕๐ (-เว, สัญ) ชิวหายตนะ ชิวหาปสาท ชิวหาธาตุ ชิวหาปสาท นิโรธสัจจะ นิพพาน 

  กายายตนะ กายปสาท กายธาตุ กายปสาท มรรคสัจจะ องคมรรค ๘ ท่ีในมรรคจิต ๔ 

  รูปายตนะ รูปารมณ รูปธาตุ รูปารมณ  มรรคจิตตุปบาทท่ีเหลือ ๒๙ 

  สัททายตนะ สัททารมณ สัททธาตุ สัททารมณ สัจจวิมุตต (มรรคจิต 1 เจ.ท่ีเหลือ 28) 

  คันธายตนะ คันธารมณ คันธธาตุ คันธารมณ  ผลจิตตุปบาท ๓๗ 

  รสายตนะ รสารมณ รสธาตุ รสารมณ  (ผลจิต 1 เจตสิก 36) 

  โผฏฐัพพายตนะ โผฏฐัพพารมณ โผฏฐัพพธาตุ โผฏฐัพพารมณ   

  
 

   โอฬาริกายตนะ 10  =  โอฬาริกรูป 12        โอฬาริกธาตุ 10  =  โอฬาริกรูป 12 

 

         องคมรรค ๘  (มัคคังคเจตสิก 8) 

    จักขุวิญญาณธาตุ จักขุวิญญาณจิต  ๒ สัมมาทิฏฐิ ปญญาเจตสิก 

    โสตวิญญาณธาตุ โสตวิญญาณจิต   ๒ สัมมาสังกัปปะ วิตกเจตสิก 

    ฆานวญิญาณธาตุ ฆานวญิญาณจิต  ๒ สัมมาวาจา สัมมาวาจา 

วิญญาณขันธ จิต ๘๙ /๑๒๑ มนายตนะ  จิต ๘๙ /๑๒๑ ชิวหาวิญญาณธาตุ ชิวหาวิญญาณจิต ๒ สัมมากัมมันตะ สัมมากัมมันต      (วิรตี.3) 

    กายวิญญาณธาตุ กายวิญญาณจิต  ๒ สัมมาอาชีวะ สัมมาอาชีว 

    มโนธาตุ ปญจทวาราวชัชนจิต ๑ 
สัมปฏิจฉนจิต  ๒ 

สัมมาวายามะ วีริยเจตสิก 

    สัมมาสติ สติเจตสิก 

    มโนวิญญาณธาตุ จิตท่ีเหลือ ๗๖/๑๐๘  สัมมาสมาธิ เอกัคคตาเจตสิก 
 

ขันธวิมุตต 
 

นิพพาน 
 

ธัมมายตนะ             เจ.๕๒  สขุุม.๑๖  นิพ. 
 

ธัมมธาตุ 
 

เจ.๕๒  สุขุม.๑๖  นพิ. 
 

  ท่ีประกอบในมรรคจิต 4 เทานัน้ 
 

 

 

 

PC.  25-06-65 



  
 

เนื�อหาเบื�องต้น ๑. อกศุลสงัคหะ ๒. มิสสกสงัคหะ ๓. โพธิปักขิยสงัคหะ ๔. สพัพสงัคหะ 

๑. คาถาอนุสันธิและปฏญิญา มีธรรมอยู  ๙  หมวด คือ มีธรรมอยู  ๗  หมวด คือ มีธรรมอยู  ๗  หมวด คือ มีธรรมอยู  ๕  หมวด คือ 

    ทั้งบาลีและคําแปล ๑. อาสวะ   มี ๔   ๑. เหตุ   มี ๖    ๑. สติปฏฐาน มี ๔   ๑. ขันธ         มี ๕   
๒. คําวา  วัตถุธรรม  มว.  ๒. โอฆะ มี ๔   ๒. ฌานังคะ มี ๗    ๒. สัมมัปปธาน มี ๔   ๒. อุปาทานักขันธ  มี ๕     
๓. การนับวัตถุธรรม ๗๒  ๓. โยคะ   มี ๔   ๓. มัคคังคะ   มี ๑๒   ๓. อิทธิบาท    มี ๔   ๓. อายตนะ    มี ๑๒   

๔. สมุจจยสังคหะ  มว. ๔. คันถะ มี ๔   ๔. อินทรีย   มี ๒๒   ๔. อินทรีย    มี ๕   ๔. ธาต ุ        มี ๑๘   
๕. วจนัตถะของสมุจจยสงัคหะ ๕. อุปาทาน   มี ๔   ๕. พละ มี ๙    ๕. พละ มี ๕   ๕. อริยสัจจะ   มี ๔   

๖. พระอนุรุทธาจารย  แสดง ๖. นีวรณะ มี ๖   ๖. อธิบดี   มี ๔    ๖. โพชฌงค   มี ๗   (ไมนับรวมอุปาทานักขันธ) ** 
การจําแนกวัตถุธรรม ๗๒ นั้น ๗. อนุสัย     มี ๗   ๗. อาหาร มี ๔    ๗. มัคคังคะ มี ๘    

ออกเปน  ๔  หมวด  คือ ๘. สังโยชน   มี ๑๒     

   ๑. อกุศลสังคหะ  (พระสูตร ๑๐  อภิธรรม ๑๐)      

   ๒. มิสสกสังคหะ ๙. กิเลส มี ๑๐     

   ๓. โพธิปกขิยสังคหะ วาโดยหมวดมี ๙ วาโดยหมวดมี ๗ วาโดยหมวดมี ๗ วาโดยหมวดมี ๕ 
   ๔. สัพพสังคหะ วาโดยประเภทมี ๕๕ วาโดยประเภทมี ๖๔ วาโดยประเภทมี ๓๗ วาโดยประเภทมี ๓๙ **  

 วัตถุธรรมที่แสดงไวใน วัตถุธรรมที่แสดงไวใน วัตถุธรรมที่แสดงไวใน วัตถุธรรมที่แสดงไวใน 
 อกุศลสังคหะมี  ๑๔  คือ   มิสสกสังคหะมี  ๓๖  คือ โพธิปกขิยสังคหะมี  ๑๔ สัพพสังคหะมี  ๗๒  คือ 

มว. = หมายความวา อกุศลเจตสิก ๑๔ จิต ๑  เจตสิก ๒๖  รูป ๙ คือ  จิต ๑  เจตสิก ๑๓   จิต ๑  เจตสิก ๕๒ 
25 - 06 - 2565    นิปผันนรูป ๑๘ นิพพาน ๑ 

 

ปริจเฉทที�  ๗  สมุจจยสงัคหะ 


