
 

ปญหา - เฉลย 

 

ขอสอบ - ขอเขียน 
 

(๒๕๓๕ – ๒๕๖๖) 
 

ชั้น  มัชฌิมอาภิธรรมิกะโท 

 

 เลม  ๑ 

 
 
 
 
 
 
 

 

 

 
 

 

ปรับปรุง   พิมพครั้งท่ี 7  
2566                                                             01 - 01 - 2567  

  



 
เก็บทุกรายละเอียด   ท่ีจําเปน 

เก็บทุกประเด็น  ท่ีสําคัญ 

 เก็บไวทุกความตองการ  เพ่ือคนพิเศษเชนคุณ  
  

 
เหมาะสําหรับนักศึกษาพระอภิธรรม 

ช้ัน  มัชฌิมอาภิธรรมิกะโท 

  
ใชเปนคูมือประกอบการเรียน 

ทบทวนเรื่องท่ีเรียนแลว 
เตรียมตัวสอบ 

 
 
 

พิมพครั้งท่ี  ๑ / ๒๕๖๑   จํานวน   ๑๒๐  เลม / ชุด 
พิมพครั้งท่ี  ๒ / ๒๕๖๒   จํานวน   ๑๕๐  เลม / ชุด 

พิมพครั้งท่ี  ๓ / ๒๕๖๓   จํานวน   ๑๕๐  เลม / ชุด 
พิมพครั้งท่ี  ๔ / ๒๕๖๔   จํานวน   ๑๕๐  เลม / ชุด 
พิมพครั้งท่ี  ๕ / ๒๕๖๕   จํานวน   ๑๕๐  เลม / ชุด 

พิมพครั้งท่ี  ๖ / ๒๕๖๖   จํานวน   ๑๕๐  เลม / ชุด 
พิมพครั้งท่ี  ๗ / ๒๕๖๗   จํานวน   ๑๕๐  เลม / ชุด 

 
 
 
 

 
 

 รวบรวมโดย 
  

พระมหาพิชิต  รตินฺธโร   ป.ธ. ๙ / ๒๕๕๖ 
อภิธรรมบัณฑิต  รุนที่ ๕๙ / ๒๕๖๕ 

 



                           
 สพฺพทานํ  ธมฺมทาน ํ ชินาติ      ธรรมทาน   ยอมชนะทานท้ังปวง 
สพฺพรสํ    ธมฺมรโส   ชินาติ       รสแหงธรรม   ยอมชนะรสท้ังปวง 

สพฺพรตึ    ธมฺมรติ    ชินาติ      ความยินดีในธรรม  ยอมชนะความยินดีท้ังปวง 
ตณฺหกฺขโย  สพฺพทุกฺขํ  ชินาติ ความสิ้นไปแหงตัณหา   ยอมชนะทุกขท้ังปวง 
 

 

........................................................................................... ขุ.ธ. ๒๕ / ............................................................................................ 

  
คําช้ีแจง 

 

สรุปขอสอบชุดนี้  (ป ๓๕ - ๖๖)  แบงเนื้อหาออกเปน  ๓  เลม  คือ 
..................................................................................................................................................................................................................................................... 
 

เลม ๑   ขอสอบขอเขียน    (วันแรก)    

ปริจเฉทท่ี ๘   ปฏิจจสมุปปาททีปน ี 

 ..................................................................................................................................................................................................................................................... 
  

เลม  ๒ ขอสอบขอเขียน    (วันหลัง)   
ปริจเฉทท่ี ๙ / ๑  สมถกรรมฐานทีปน ี

ปริจเฉทท่ี ๙ / ๒  วิปสสนากรรมฐาน  

...................................................................................................................................................................................................................................................... 
  

เลม  ๓  ขอสอบสัมภาษณ   

ปริจเฉทท่ี ๘   ปฏิจจสมุปปาททีปน ี
ปริจเฉทท่ี ๙ / ๑  สมถกรรมฐานทีปน ี

ปริจเฉทท่ี ๙ / ๒  วิปสสนากรรมฐาน  

...................................................................................................................................................................................................................................................... 

  
 
 
 
 
 
 

คําถาม  คําตอบเรื่องเดียวกัน  ในแตละภาคเรียน  อาจมีตางกันบางเล็กนอย 
 

การพิมพ  อาจมีผิดพลาด  ตกหลนบาง  ตองขออภัยไว ณ โอกาสนี ้ 
 

 



ปฏิจจสมุปบาท 
 

   

ว่าโดยองคมี์  ๑๒ ว่าโดยประเภทมี  ๑๘ ว่าโดยพิสดารมี  ๒๘ 

๑. อวิชชา ๑. อวิชชา ๑. อวิชชา 
๒. สังขาร ๒. สังขาร ๒. สังขาร 

๓. วิญญาณ ๓. วิญญาณ ๓. วิญญาณ 
๔. นามรูป ๔. นามรูป ๔. นามรูป 

๕. สฬายตนะ ๕. สฬายตนะ ๕. สฬายตนะ 
๖. ผัสสะ ๖. ผัสสะ ๖. ผัสสะ 
๗. เวทนา ๗. เวทนา ๗. เวทนา 

๘. ตัณหา ๘. ตัณหา ๘. ตัณหา 
๙. อุปาทาน ๙. อุปาทาน ๙. อุปาทาน 

๑๐. ภวะ ๑๐. ภวะ ๑๐. กัมมภวะ 
    ๑๑. อุปปตติภวะ  (๙) 
    ๑๒. กามภวะ 

โด
ยภู

มิ  

    ๑๓. รูปภวะ 
    ๑๔. อรูปภวะ 
    ๑๕. สัญญีภวะ 

โด
ยส

ัญ
ญ

า  

    ๑๖. อสัญญีภวะ 
      ๑๗. เนวสัญญีนาสัญญีภวะ 
    ๑๘. เอกโวการภวะ 

โด
ยขั

นธ
 

    ๑๙. จตุโวการภวะ 
    ๒๐. ปญจโวการภวะ 

๑๑. ชาต ิ ๑๑. ชาติ ๒๑. ชาติ 

๑๒. ชรามรณะ ๑๒. ชรา ๒๒. ชรา 
  ๑๓. มรณะ ๒๓. มรณะ 
  ๑๔. โสกะ   ๒๔. โสกะ   
   ๑๕. ปริเทวะ ๒๕. ปริเทวะ 
  ๑๖. ทุกขะ ๒๖. ทุกขะ 
  ๑๗. โทมนัสสะ   ๒๗ โทมนัสสะ   
  ๑๘. อุปายาสะ ๒๘. อุปายาสะ 
      

  



๑ 

ปริจเฉทท่ี  ๘ 
ปฏิจจสมุปบาท 

 

......................................................................................................................................................................................................................... 
 

๑. จงแสดงคาถาปฏิญญาของพระอนุรทุธาจารย ์  ทั �งที�เป็นภาษาบาลีและคาํแปล     
(ออกสอบป  48,  55,  56,  58,  60,  62,  63,  64,  65,  66)...............หลักสูตรหนา  1 )                                                        

ตอบ แสดงคาถาปฏิญญาของพระอนุรุทธาจารย  ดังนี้                         

  เยสํ  สงฺขตธมฺมาน ํ  เย  ธมฺมา  ปจฺจยา  ยถา 
  ตํ  วิภาคมิเหทานิ  ปวกฺขามิ  ยถารหํ 
 ธรรมท้ังหลายเหลาใด  คือสังขตธรรม  อสังขตธรรมและบัญญัติธรรม    

เปนปจจัยชวยอุปการะแกปจจยุปบันธรรมเหลาใด  คือสังขตธรรม 
โดยอาการตาง ๆ  มีเหตุสัตติ  อารัมมณสัตตเิปนตน    
บัดนี้  ในปจจยสังคหะนี้  ขาพเจาจะแสดงซึ่งประเภทตาง ๆ  กัน 

แหงอํานาจการอุปการะของปจจัยและปจจยุปบันเหลานั้น   ตามสมควร 
 

๒.  (คาถาปฏิญญา)   จากไหนถึงไหนเป็นอารมัภบท   และเป็นคาํปฏิญญา        (37) 

ตอบ ตั้งแต   เยสํ  เปนตน   จนถึง   ยถา    เปนการกลาวอารัมภบท 

ตั้งแต  ตํ  วิภาค  เปนตน จนถึง   ยถารหํ    เปนคําปฏิญญา 
       

 

 

 

                                                                              

.....................................................................................................................................................................................................................................................................  

หมายเหตุ  :  ขอสอบท่ีวงกลมไว   เปนขอสอบเกา  (๒๕๓๕ - ๒๕๔๕)    

    รวบรวมไวเปนสถติิขอสอบ   (เก็บไวอานทบทวนบทเรียน)   

.....................................................................................................................................................................................................................................................................  

 

 

 

 

 

 

 
 

 

หนังสือปริจเฉทท่ี ๘   อางอิงตามหลักสูตร   พิมพครั้งท่ี ๗ / ๒๕๕๙ 
 



๒ 

๓.   ปฏิจจสมปุบาทพระบาลีที�ยกมานี�   แปลเป็นไทยว่าอย่างไร   

ตตฺถ  อวิชฺชาปจฺจยา  สงฺขารา  สงฺขารปจฺจยา  วิฺญาณํ  วิฺญาณปจฺจยา  นามรูป  ฯลฯ   
ภวปจฺจยา  ชาติ  ชาติปจฺจยา  ชรามรณํ  โสกปริเทวทุกฺขโทมนสฺสุปายาสา  สมฺภวนฺติ   

เอวเมตสฺส  เกวลสสฺ  ทุกฺขกฺขนฺธสฺส  สมุทโย  โหตีติ         (49,  53,  56,  59)...............หนา 2) 

ตอบ  ในนัยท้ัง  ๒  นั้น   ความเปนไปแหงปจจัยธรรมและปจจยุปบันธรรม   
โดยนัยแหงปฏิจจสมุปบาท  คือ 

ปุญญาภิสังขาร   อปุญญาภิสังขาร  อาเนญชาภิสังขาร  ธรรมท้ัง ๓ ประการนี้  ปรากฏเกิดข้ึน 

เพราะอาศัยอวิชชา  คือ  ความไมรูในสัจจะ ๔   ความไมรูในปุพพันตะ ๑   
ความไมรูในอปรันตะ ๑   ความไมรูในปุพพันตาปรันตะ ๑   
ความไมรูในปฏิจจสมุปบาท ๑   รวม  ๘ ประการนี้   เปนเหตุ   

วิญญาณ   คือ  โลกียวิปากจิต ๓๒  ปรากฏเกิดข้ึน  เพราะอาศัยสังขาร ๓   เปนเหตุ 
นามรูป     คือ  เจตสิกท่ีประกอบกับโลกียวิปากจิตและกัมมชรูป  ปรากฏเกิดข้ึน   

   เพราะอาศัยวิญญาณ  คือ กุศล  อกุศล (กัมมวิญญาณ)  ท่ีในภพกอน ๆ   
และวิปากวิญญาณท่ีในภพนี้   เปนเหตุ      

ชาติ     คือ  ความเกิดข้ึนแหงโลกียวิปากจิต  เจตสิก  และกัมมชรูป  ปรากฏเกิดข้ึน 

    เพราะอาศัยกัมมภวะ   เปนเหต ุ  
ชรา  ความแก  มรณะ  ความตาย  และโสกะ  ความเศราโศก  ปริเทวะ  การรองไหรําพัน   

ทุกขะ  ความทุกขกาย  โทมนัสสะ  ความทุกขใจ  อุปายาสะ  ความคับแคนใจ   

ท้ัง  ๗  นี ้  ปรากฏเกิดข้ึน  เพราะอาศัยชาติ   เปนเหต ุ  
ความเกิดข้ึนแหงกองทุกขแท ๆ  ท้ังปวงนี้   เพราะอาศัยปจจัยตาง ๆ  มีอวิชชาเปนตน   
ดังท่ีไดกลาวมาแลวนี้ 
 

 

 
......................................................................................................................................................................................................................................................................... 

บาลีมีเทาไร  แปลเทานัน้  
......................................................................................................................................................................................................................................................................... 

1.  (52,  57    มีเพียงเทานี้)   ตตฺถ  อวิชฺชาปจฺจยา  สงฺขารา  (สมฺภวนฺติ)        

2.  (50  ไมมี   ตตฺถ)  .................อวิชฺชาปจฺจยา  สงฺขารา................................. 

3.  (44,  54   เริ่มตนท่ี)   เวทนาปจฺจยา  ตณฺหา......................................................   

......................................................................................................................................................................................................................................................................... 
 

 

 

 
  



๓ 

๔.   จงแสดงปฏิจจสมปุบาทพระบาลีคู่ที� ๑,  ๒,  ๓,   และคู่ที� ๑๐,  ๑๑    

พร้อมบทสดุท้าย    ทั �งบาลีและคาํแปลมาให้สมบรูณ์               (58)……….หนา 2) 

ตอบ   แสดงปฏิจจสมปุบาทพระบาลีคูท่ี ๑,  ๒,  ๓  ดังนี้   
อวิชฺชาปจฺจยา  สงฺขารา   สงฺขารปจฺจยา  วิฺญาณํ   วิญญาณปจฺจยา  นามรูป 

พระบาลีคูท่ี ๑๐,  ๑๑  แสดงดังนี้    
ภวปจฺจยา  ชาติ   ชาติปจฺจยา  ชรามรณํ   โสกปริเทวทุกฺขโทมนสฺสุปายาสา  สมฺภวนฺต ิ

บทสุดทายแสดงดังนี้   เอวเมตสสฺ  เกวลสฺส  ทุกฺขกฺขนฺธสฺส  สมุทโย  โหติ          

คําแปล    

ปุญญาภิสังขาร   อปุญญาภิสังขาร  อาเนญชาภิสังขาร  ธรรมท้ัง ๓ ประการนี้  ปรากฏเกิดข้ึน 
เพราะอาศัยอวิชชา  คือ  ความไมรูในสัจจะ ๔   ความไมรูในปุพพันตะ ๑   

ความไมรูในอปรันตะ ๑   ความไมรูในปุพพันตาปรันตะ ๑   
ความไมรูในปฏิจจสมุปบาท ๑   รวม  ๘ ประการนี้   เปนเหตุ   

วิญญาณ   คือ  โลกียวิปากจิต ๓๒  ปรากฏเกิดข้ึน  เพราะอาศัยสังขาร ๓   เปนเหตุ 
นามรูป     คือ  เจตสิกท่ีประกอบกับโลกียวิปากจิตและกัมมชรูป  ปรากฏเกิดข้ึน   
   เพราะอาศัยวิญญาณ  คือ กุศล  อกุศล (กัมมวิญญาณ)  ท่ีในภพกอน ๆ   

และวิปากวิญญาณท่ีในภพนี้   เปนเหตุ      
ชาติ     คือ  ความเกิดข้ึนแหงโลกียวิปากจิต  เจตสิก  และกัมมชรูป  ปรากฏเกิดข้ึน 
    เพราะอาศัยกัมมภวะ   เปนเหต ุ  

ชรา  ความแก  มรณะ  ความตาย  และโสกะ  ความเศราโศก  ปริเทวะ  การรองไหรําพัน   
ทุกขะ  ความทุกขกาย  โทมนัสสะ  ความทุกขใจ  อุปายาสะ  ความคับแคนใจ   
ท้ัง  ๗  นี ้  ปรากฏเกิดข้ึน  เพราะอาศัยชาติ   เปนเหต ุ  

ความเกิดข้ึนแหงกองทุกขแท ๆ  ท้ังปวงนี้   เพราะอาศัยปจจัยตาง ๆ  มีอวิชชาเปนตน   
ดังท่ีไดกลาวมาแลวนี้ 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



๔ 

องค ์ 12   กาล  3    
1 2 3 4 5 6 7 8 9 10 11 12 

อวิชชา  สังขาร วิญญาณ  นามรูป สฬายตนะ  ผัสสะ เวทนา  ตัณหา อุปาทาน  กัมมภวะ ชาต ิ ชรามรณะ 

 อดีตกาล  ปจจบุันกาล  อนาคตกาล  

  

๕/๑. องคป์ฏิจจสมปุบาทมีเท่าไร   คืออะไรบา้ง         (43,  46,  49,  51,  54,  55,  59,  60) 

ให้จาํแนกองคป์ฏิจจสมปุบาทเหล่านั�น   โดยกาลทั �ง ๓                (หนา 4) 

ตอบ องคปฏิจจสมุปบาท  มี  ๑๒  คือ  
๑. อวิชชา   ๒. สังขาร  ๓. วิญญาณ      ๔. นามรูป   ๕. สฬายตนะ   

  ๖. ผัสสะ    ๗. เวทนา   ๘. ตัณหา      ๙. อุปาทาน   ๑๐. ภวะ   

๑๑. ชาติ  ๑๒. ชรามรณะ    
จําแนกองคปฏิจจสมุปบาท  โดยกาลท้ัง  ๓  ดังนี้   คือ 

อวิชชาและสังขาร  ท้ัง ๒ นี้       เปนอดีตกาล    คือเปนธรรมท่ีเกิดในภพกอน ๆ 

ชาติ  ชรามรณะ    ท้ัง ๒ (หรือ ๓) นี ้  เปนอนาคตกาล    คือเปนธรรมท่ีเกิดในภพหนา 
องคธรรม ๘  ท่ีอยูตรงกลาง  คือ   

วิญญาณ  นามรูป  สฬายตนะ  ผัสสะ  เวทนา  ตณัหา 

อุปาทาน  กัมมภวะ  เหลานี ้    เปนปจจุบันกาล    คือเปนธรรมท่ีเกิดในภพนี้ 
  
  

1 2 3 4 5 6 7 8 9 10 11 12 

อวิชชา  สังขาร วิญญาณ  นามรูป สฬายตนะ  ผัสสะ เวทนา  ตัณหา อุปาทาน  กัมมภวะ ชาต ิ ชรามรณะ 

 อดีตเหต ุ ปจจบุันผล ปจจบุันเหต ุ อนาคตผล  
  

๕/๒.  เมื�อจาํแนกองคป์ฏิจจสมปุบาท  ๑๒   โดยการสืบต่อกนัแล้ว      

มีเท่าไร   คืออะไรบา้ง            (62).............หนา 157)      

ตอบ เมื่อจําแนกองคปฏิจจสมปุบาท  ๑๒  โดยการสืบตอกันแลว  มี  ๓  คือ 
 ๑. ในระหวาง  สังขารกับวิญญาณ   ท่ีเปนอดีตเหตุกับปจจุบนัผลตอกัน      สันธิหนึ่ง 

 ๒. ในระหวาง  เวทนากับตัณหา   ท่ีเปนปจจุบันผลกับปจจบุันเหตุตอกัน  สันธหินึ่ง 
 ๓. ในระหวาง  กัมมภวะกับชาติ    ท่ีเปนปจจุบันเหตุกับอนาคตผลตอกัน   สันธิหนึ่ง 
 
 

  
 

 

 

 

 

 

 



๕ 

ประเภท  20   (อาการ 20 ) 
1 2 3 4 5 6 7 8 9 10 11 12 

อวิชชา  สังขาร วิญญาณ  นามรูป สฬายตนะ  ผัสสะ เวทนา  ตัณหา อุปาทาน  กัมมภวะ ชาต ิ ชรามรณะ 

อดีตอัทธา  ปจจบุันอัทธา  อนาคตอัทธา  
(อดีตกาล) (ปจจุบันกาล) (อนาคตกาล) 

  

......................................................................................................................................................................................................................................................................... 

 

๖.  ปฏิจจสมปุบาท  (กลาวโดยองค มี ๑๒ แต)   เมื�อแสดงโดยประเภทหรืออาการ 

มีมากถึง  ๒๐  นั �น   แสดงการนับสงเคราะหอ์ย่างไร                   (47,  59,  60) 

และประเภทหรืออาการ  ๒๐  นั �น   ได้แก่อะไรบา้ง                            (หนา 5) 

ตอบ  ปฏิจจสมุปบาท (กลาวโดยองค มี ๑๒ แต)  เมื่อแสดงโดยประเภทหรืออาการ 
มีมากถึง  ๒๐  นั้น   แสดงการนับสงเคราะห   ดังนี้  

สําหรับในอัทธา  ๓  นั้น  
โดยการยกอวิชชาและสังขารข้ึนแสดงแลว  แมตณัหา  อุปาทาน  กัมมภวะ  ท้ัง  ๓  นี้  

ก็พึงนับเขาในอดีตอัทธาดวย   

โดยการยกตัณหา  อุปาทาน  กัมมภวะ  ข้ึนแสดงแลว   อวิชชา  สังขารท้ัง  ๒  นี้ 
ก็พึงนับเขาในปจจุบันอัทธาดวยเหมือนกัน  

โดยการยกชาติ  ชรา  มรณะ  ข้ึนแสดงแลว   ผลท้ัง ๕ อยาง  อันไดแก  วิญญาณ  

นามรูป  สฬายตนะ  ผัสสะ  เวทนา   ก็พึงนับเขาในอนาคตอัทธาดวย 
  

ประเภทหรืออาการ  ๒๐  ไดแก  

 เหตุในอดีตภพ มี  ๕  คือ อวิชชา สังขาร ตัณหา อุปาทาน กัมมภวะ 

 ผลในปจจุบันภพ มี  ๕  คือ วิญญาณ นามรูป   สฬายตนะ ผัสสะ เวทนา 

 เหตุในปจจบุันภพ มี  ๕  คือ ตัณหา อุปาทาน กัมมภวะ อวิชชา สังขาร 

 ผลในอนาคตภพ มี  ๕  คือ วิญญาณ นามรูป สฬายตนะ ผัสสะ เวทนา 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



๖ 

๗.   จงแปลคาถาดงัต่อไปนี�                 (45)……….หนา 5)   

   อตีเต  เหตโว  ปฺจ  อิทานิ  ผลปฺจกํ  

  อิทานิ  เหตโว  ปฺจ  อายตึ  ผลปฺจกนฺต ิ
  วีสตาการา  ติสนฺธ ิ  จตุสงฺเขปา  จ  ภวนฺต ิ 
ตอบ แปลคาถาดังนี ้

อาการ ๒๐   สันธิ ๓   สังเขป ๔   จึงเปนไปดังนี้ 

 เหตุในอดีตภพ มี  ๕  คือ อวิชชา สังขาร ตัณหา อุปาทาน กัมมภวะ 

 ผลในปจจุบันภพ มี  ๕  คือ วิญญาณ นามรูป   สฬายตนะ ผัสสะ เวทนา 

 เหตุในปจจบุันภพ มี  ๕  คือ ตัณหา อุปาทาน กัมมภวะ อวิชชา สังขาร 

 ผลในอนาคตภพ มี  ๕  คือ วิญญาณ นามรูป สฬายตนะ ผัสสะ เวทนา 
 

๘.  จงแสดงคาถาบทสดุท้าย   ทั �งที�เป็นภาษาบาลีและคาํแปล           (56)    

ตอบ แสดงคาถาบทสุดทาย  ดังนี้                                                  (หนา 6) 

    วฏฏมาพนฺธมิจฺเจว ํ  เตภูมกมนาทิกํ 

    ปฏิจฺจสมุปฺปาโทต ิ  ปฏฐเปสิ  มหามุน ิ
 โดยนัยดังท่ีไดกลาวมาแลวนั้น  การหมุนเวียนของวัฏฏะท้ัง ๓  ท่ีผูกพันกันอยู 

ไมขาดสาย  อันเกิดอยูในภูมิ ๓  ซึ่งเปนธรรมชาติท่ีหาเบื้องตนมิไดนั้นแหละ   

พระจอมมุนียอมตรัสไววา  เปนปฏิจจสมุปบาท  ดังนี้ 
 

๙. ปริจเฉทที�  ๘   มีชื�อว่าอย่างไร     (49,  52,  57,  59, 61) 

ที�มีชื�อเช่นนั�นเพราะเหตไุร            (หนา 7) 

ตอบ ปริจเฉทท่ี ๘  มีช่ือวาปจจยสังคหะนั้น   เพราะพระอนุรุทธาจารยไดแสดงรวบรวม 

ธรรมท่ีเปนปจจัยและปจจยุปบัน  ตามนัยแหงปฏิจจสมุปบาทและนัยแหงปฏฐานท้ังหมด 
อยูในปริจเฉทนี้   ฉะนั้น  ปริจเฉทท่ี ๘ นี้จึงช่ือวา  ปจจยสังคหะ 

 

๑๐. ปัจจยสงัคหะ   หมายความว่าอย่างไร           (48,  58)……….หนา 7) 

ตอบ ปจจยสังคหะ  หมายความวา  การรวบรวมธรรมท่ีเปนปจจัยและปจจยุปบนั 
ตามนัยแหงปฏิจจสมุปบาทและปฏฐานท้ังหมด  อยูในปริจเฉท (ท่ี ๘) นี้ 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



๗ 

๑๑. ธรรมที�เป็นปัจจยั   ที�แสดงในปฏิจจสมปุบาทและปัฏฐานนั�น    

ต่างกนัอย่างไร                                    (49,  59,  61)……….หนา 7) 

ตอบ ธรรมท่ีเปนปจจัย  ท่ีแสดงในปฏิจจสมุปบาทนั้น  เปนปรมัตถลวน ๆ  ไมมบีัญญัต ิ
เขาเจือปนดวยเลย  สวนธรรมท่ีเปนปจจัยท่ีแสดงในปฏฐานนั้น  มีท้ังปรมัตถและบัญญัติ   

ดวยเหตุนี้  พระอนุรุทธาจารยจึงไดแสดงบัญญัติตาง ๆ  ไวในสุดทายแหงปริจเฉทนี ้
สําหรับธรรมท่ีเปนปจจยุปบันนั้น  เปนปรมัตถโดยสวนเดียว  ท้ัง ๒ นัย 

 

๑๒. ธรรมที�เป็นปัจจยั   ในปฏิจจสมปุบาทและปัฏฐานนั�น    

ได้แก่อะไร                                (48,  58)……….หนา 7) 

ตอบ ธรรมท่ีเปนปจจัยในปฏิจจสมุปบาท  ไดแก  ปรมัตถลวนๆ ไมมีบัญญัติเขาเจือปนดวยเลย  

สวนธรรมท่ีเปนปจจัยในปฏฐานนั้น  ไดแก  ปรมัตถและบัญญัติท้ังหมด 
 

๑๓. ธรรมที�เป็นปัจจยัและปัจจยปุบนั   ในปฏิจจสมปุบาทและปัฏฐานนั�น   

   ได้แก่อะไร                                                         (51)……….หนา 7) 

ตอบ ธรรมท่ีเปนปจจัยในปฏิจจสมุปบาทนัน้  เปนปรมตัถลวน ๆ ไมมีบัญญัติเขาเจือปนดวยเลย 
   สวนธรรมท่ีเปนปจจัยในปฏฐานนั้น   มีท้ังปรมัตถและบัญญัติท้ังหมด   

สําหรับธรรมท่ีเปนปจจยุปบันนั้น  ไดแก  ปรมัตถท่ีเปนสังขตะ  ท้ังสองนัย 
 

๑๔.   ปัจจยั  (ปจจยะ)   แปลว่าอย่างไร    หมายความว่าอย่างไร          (45,  48,  61) 

และปัจจยปุบนั     หมายความว่าอย่างไร                                          (หนา 7) 

ตอบ ปจจัย  แปลวา   เปนปจจัยชวยอุปการะ  หรือ  ธรรมท่ีชวยอุปการะ   

                 หมายความวา    เปนเหตุของผล  ท่ีเก่ียวเนื่องดวยเหตุนั้น ๆ 
และปจจยุปบัน   หมายความวา    เปนผลท่ีเกิดข้ึน  โดยอาศัยธรรมท่ีเปนเหตุนั้น ๆ  
สรุปความวา     ปจจัย  ไดแก   ธรรมท่ีเปนเหตุ   

   ปจจยุปบัน   ไดแก   ธรรมท่ีเปนผล 
  

๑๕. คาํว่า   ปัจจยา   แปลว่าอะไร   มีกี�อย่าง    คืออะไรบา้ง          (48) 

ตอบ คําวา  ปจจยา  แปลวา  เปนปจจัยชวยอุปการะ  (อุปการกา)     (หนา 8) 

การชวยอุปการะ  มี  ๒  อยาง  คือ  
 ๑.  ชวยอุปการะแกปจจยุปบันธรรมท่ียังไมเกิด  ใหเกิดข้ึน  อยางหนึ่ง 

 ๒.  ชวยอุปการะแกปจจยุปบันธรรมท่ีเกิดข้ึนแลว  ใหตั้งมั่นและเจริญข้ึน  อยางหนึ่ง 

 

 



๘ 

๑๖. จงจาํแนกปฏิจจสมปุบาท   ที�ว่าโดยประเภท  ๑๘        (45,  48) 

ว่ามีอย่างละเท่าไร   คืออะไรบา้ง   ดงัต่อไปนี�        (หนา 8) 

 ๑.  เป็นปัจจยัได้   แต่เป็นปัจจยปุบนัไม่ได้        (เปนปจจัย  ไดอยางเดียว)  

๒.  เป็นปัจจยปุบนัได้   แต่เป็นปัจจยัไม่ได้      (เปนปจจยุปบัน  ไดอยางเดียว)    

 ๓.  เป็นปัจจยั   และปัจจยปุบนัได้ทั �ง ๒  

๔.  เป็นปัจจยั   และปัจจยปุบนัไม่ได้ทั �ง ๒ 

ตอบ จําแนกดังตอไปนี ้
๑. เปนปจจัยได  แตเปนปจจยุปบันไมได    มี  ๑  คือ   อวิชชา 
๒. เปนปจจยุปบันได  แตเปนปจจัยไมได   มี  ๗  คือ  

๑. ชรา   ๒. มรณะ   ๓. โสกะ   ๔. ปริเทวะ   ๕. ทุกขะ   ๖. โทมนัสสะ   ๗. อุปายาสะ   
๓. เปนปจจัยและเปนปจจยุปบัน   ไดท้ัง ๒  มี  ๑๐  คือ  

๑. สังขาร   ๒. วิญญาณ     ๓. นามรูป       ๔. สฬายตนะ   ๕. ผัสสะ   

๖. เวทนา   ๗. ตัณหา     ๘. อุปาทาน        ๙. ภวะ    ๑๐. ชาติ 
๔. เปนปจจัยและเปนปจจยุปบัน   ไมไดท้ัง ๒   ไมมี 
 

๑๗.   จงแสดงวจนัตถะของปฏิจจสมปุบาท   นัยที� ๑             (37)...............หนา 10)   

ตอบ แสดงวจนัตถะของปฏิจจสมุปบาท   นัยท่ี ๑ 
ปจฺจยสามคฺคึ  ปฏิจฺจ  สมํ  สห  จ  ปจฺจยุปฺปนฺนธมฺเม  อุปฺปาเทตีติ  ปฏิจฺจสมุปฺปาโท 

หมูแหงเหตุอันใด  มีอวิชชาเปนตนจนถึงชาติ  ยอมทําใหผลธรรมมีสังขารเปนตนจนถึง 
อุปายาสเกิดข้ึนสม่ําเสมอพรอมกัน  โดยอาศัยความพรอมเพรียงแหงปจจัยท่ีเก่ียวเนื่อง 
กับเหตุนั้น ๆ  ฉะนั้น  หมูแหงเหตุอันนัน้จึงช่ือวา  ปฏิจจสมุปบาท 

 

๑๘. จงแสดงเหตผุลตามนัยแห่งปฏิจจสมปุบาท   มาให้สมบรูณ์     (52) 

และวจนัตถะที�ยกมานี�   แปลว่าอย่างไร                       (หนา 10) 

ปฏิจฺจ   สมํ   สห   จ   อุปฺปชฺชติ   เอตสฺมาติ  =  ปฏิจฺจสมุปฺปาโท       

ตอบ แสดงเหตุผลตามนัยแหงปฏิจจสมุปบาทนั้น  คือ  แสดงแตเพียงใหรูวา   
สัตวท้ังหลายท่ีปรากฏอยูในโลกนี้  ลวนแตเปนผลท่ีเกิดมาจากธรรมท่ีเปนเหตุท้ังสิ้น   

ท่ีจะเกิดข้ึนเองหรือมีผูสรางใหเกิด  โดยไมไดอาศัยธรรมท่ีเปนเหตุนั้น  ยอมไมมีเลย   

หมายความวา  เมื่อมีเหตุมีปจจัยครบบรบิูรณแลว  ผลก็ยอมปรากฏข้ึนเปนธรรมดา   
แตไมไดแสดงถึงอํานาจของปจจัยนั้น ๆ  วา  การชวยอุปการะของปจจัยนั้น ๆ  เปนไป 
โดยอํานาจเหตุบาง  อารมณบาง  อธิบดีบาง เปนตน 

 

  



๙ 

และวจนัตถะท่ียกมานี้  แปลวา  ผลธรรมมีสังขารเปนตน  เมื่อไดอาศัยการประชุมรวมกัน 
แหงปจจัยแลว  ยอมเกิดข้ึนสม่ําเสมอพรอมเพรียงกัน  เพราะอาศัยเหตุตาง ๆ  มีอวิชชาเปนตน   
ฉะนั้น  เหตุตาง ๆ  มีอวิชชาเปนตนเหลานั้น   จึงช่ือวา  ปฏิจจสมุปบาท   ไดแก  อวิชชาเปนตน   

จนถึงชาติ 
 

๑๙. ในปัจจยสงัคหะนี�   มีกี�นัย   คืออะไรบา้ง 

และจงแสดงถึงความแตกต่างกนัระหว่างนัยนั�นๆ     

(ไมตองยกวจนัตถะ)               (38)...............หนา 10)          

ตอบ ในปจจยสังคหะนี้  มี  ๒  นัย  คือ  ปฏิจจสมุปบาทนัยหนึ่ง  และปฏฐานนัยหนึ่ง 
ความแตกตางระหวางนัยท้ัง ๒  คือ   

การแสดงเหตุผลตามนัยแหงปฏิจจสมปุบาทนั้น.................. แสดงแตเพียงใหรูวา   

สัตวท้ังหลายท่ีปรากฏอยูในโลกนี้   ลวนแตเปนผลท่ีเกิดมาจากธรรมท่ีเปนเหตุท้ังสิ้น   
ท่ีจะเกิดข้ึนเองหรือมีผูสรางใหเกิด  โดยไมไดอาศัยธรรมท่ีเปนเหตุนั้น  ยอมไมมีเลย   
หมายความวา  เมื่อมีเหตุมีปจจัยครบบรบิูรณแลว  ผลก็ยอมปรากฏข้ึนเปนธรรมดา   

แตไมไดแสดงถึงอํานาจของปจจัยนั้น ๆ  วา  การชวยอุปการะของปจจัยนั้น ๆ  เปนไป 
โดยอํานาจเหตุบาง  อารมณบาง  อธิบดีบาง  เปนตน   

สวนการแสดงเหตุผลตามนัยแหงปฏฐานนั้น  แสดงใหรูวา  สิ่งท่ีมีชีวิตและไมมีชีวิต 

ท้ังหลายท่ีปรากฏอยูในโลกนี้   ลวนแตเปนเหตุผลเก่ียวเนื่องกันตามสมควร   ท่ีปรากฏข้ึน 
โดยไมเก่ียวเนื่องกับเหตผุลนั้นไมมีเลย   และแสดงถึงอํานาจของปจจัยนั้น ๆ  ดวยวา  การ 
อุปการะของปจจัยนั้น ๆ  เปนไปโดยอํานาจแหงเหตุบาง  อารมณบาง  อธิบดีบาง  เปนตน 

  

๒๐. ในปริจเฉทที�  ๘  นั �น   ท่านแสดงการอปุการะไว้กี�นัย   คืออะไรบา้ง 

  และนัยนั�น ๆ   มีความแตกต่างกนัอย่างไร             (40……….หนา 10) 

ตอบ ในปริจเฉทท่ี  ๘  นั้น  ทานแสดงการอุปการะไว  ๒  นัย   คือ 
๑. ปฏิจจสมุปบาทนัย     ๒. ปฏฐานนัย     และนัยท้ัง ๒ นั้น  มคีวามแตกตางกันดังนี้   

การแสดงเหตุผลของการอุปการะกัน  ตามนัยแหงปฏิจจสมุปบาทนั้น   

แสดงแตเพียงใหรูวา .................................................................................................................................................  
สวน  การแสดงเหตุผลของการอุปการะกัน  ตามนัยแหงปฏฐานนั้น    

แสดงใหรูวา....................................................................................( ท่ีละไว...................ใหเติมเหมือนขอ ๑๙ ) 
 

๒๑.  ปฏิจจสมปุบาท   หมายความว่าอย่างไร                   (51……….หนา 10) 

ตอบ ปฏิจจสมุปบาท  หมายความวา  ธรรมท่ีทําใหผลธรรมเกิดข้ึนสม่ําเสมอพรอมกัน   

โดยอาศัยความพรอมเพรียงแหงปจจัย  ท่ีเก่ียวเนื่องกับเหตุนั้น ๆ 
 



๑๐ 

๒๒.   คาํว่า   ปัฏฐาน   แสดงวจนัตถะว่าอย่างไร              (40)...............หนา 11)   

ตอบ คําวา   ปฏฐาน   แสดงวจนัตถะวา   นานปฺปการานิ  ฐานานิ  ปจฺจยา  เอตฺถาติ  ปฏฐาน ํ

ปจจัยท้ังหลายท่ีเปนเหต ุ ซึ่งมีอํานาจโดยประการตาง ๆ  มีอํานาจเหตุ  อํานาจอารมณ   
เปนตน  มีอยูในปกรณนี้  ฉะนั้นปกรณนี้ช่ือวา  ปฏฐาน  ไดแก ปกรณท่ีแสดงถึงปจจัย ๒๔ 

 

๒๓. ปฏิจจสมปุบาทธรรม   และปฏิจจสมปุบนัธรรม   หมายความว่าอย่างไร   

มีจาํนวนเท่าไร   คืออะไรบา้ง                                (52,  57)……….หนา 12) 

ตอบ ปฏิจจสมุปบาทธรรม  หมายความวา  ธรรมท่ีเปนเหตุ  มี  ๑๑  คือ   

อวิชชา  สังขาร  วิญญาณ  นามรูป  สฬายตนะ   ผัสสะ  เวทนา  ตัณหา   
อุปาทาน   ภวะ   และชาต ิ

ปฏิจจสมุปบนัธรรม  หมายความวา  ธรรมท่ีเปนผล  มี  ๑๑   คือ    
สังขาร  วิญญาณ  นามรูป  สฬายตนะ   ผัสสะ  เวทนา  ตัณหา   
อุปาทาน   ภวะ   ชาติ   ชรามรณะ 

 

๒๔.   อวิชชา   แปลว่าอย่างไร   องคธ์รรมได้แก่อะไร        (36)...............หนา 15)    

ตอบ อวิชชา  แปลวา  ไมรู   หรือ  ธรรมชาติท่ีเปนไปตรงกันขามกับปญญา    
องคธรรมไดแก  โมหเจตสิก 

 

๒๕. อวิชชา   ตามวจนัตถะมีความหมายหลายอย่าง              (44,  57,  61) 

เมื�อกล่าวโดยสรปุ   หมายความว่าอย่างไร                      (หนา 16) 

ตอบ อวิชชา  ตามวจนัตถะมีความหมายหลายอยาง  เมื่อกลาวโดยสรุป  หมายความวา   
การไมรูตามความเปนจรงิท่ีควรรู   รูแตสิ่งท่ีไมเปนไปตามความเปนจริงท่ีไมควรรู   
นี้แหละช่ือวา  อวิชชา 

 

๒๖.   ความไม่รู้ตามความเป็นจริงของอวิชชานั�น   มีกี�อย่าง   คืออะไรบา้ง  

จงบอกมาพร้อมความหมาย                 (46,  55,  57,  61)……….หนา 16) 

ตอบ   ความไมรูตามความเปนจริงของอวิชชานั้น  มีอยู  ๘ อยาง  คือ  
๑.  ทุกฺเข  อญาณํ     ไมรูในทุกข 
๒.  ทุกฺขสมุทเย  อญาณํ    ไมรูเหตุ  ท่ีทําใหเกิดทุกข 

๓.  ทุกฺขนิโรเธ  อญาณํ    ไมรูธรรม  อันเปนท่ีดับแหงทุกข 
๔.  ทุกฺขนิโรธคามินีปฏิปทาย  อญาณํ     ไมรูหนทาง  ท่ีใหเขาถึงความดับทุกข 
๕.  ปุพฺพนฺเต  อญาณํ        ความไมรูในขันธ  อายตนะ  ธาตุ  ท่ีเปนอดีต 

๖.  อปรนฺเต  อญาณํ      ความไมรูในขันธ  อายตนะ  ธาตุ  ท่ีเปนอนาคต 
๗.  ปุพฺพนฺตาปรนฺเต  อญาณํ    ความไมรูในขันธ  อายตนะ  ธาตุ  ท่ีเปนอดีตและอนาคต 



๑๑ 

๘.   อิทปฺปจฺจยตาปฏิจฺจสมุปปฺนฺเนสุ  ธมฺเมสุ  อญาณํ    
ความไมรูในรูปนามท่ีเกิดข้ึน  โดยอาศัยมีเหตุใหเกิด  ตามในปฏิจจสมุปบาท 

......................................................................................................................................................................................................................... 
(P C.  ชวยแปล) 

อญาณ ํ ความไมรู   ธมฺเมสุ  ในรูปนาม   สมุปฺปนฺเนสุ  ท่ีเกิดข้ึน   

ปฏิจฺจ  โดยอาศัยมีเหตุใหเกิด   อิทปปฺจฺจยตา  ตามในปฏิจจสมุปบาท 
 

......................................................................................................................................................................................................................... 
 

๒๗. ภยัทั �ง  ๔  นั �น   คืออะไรบา้ง                 (53)……….หนา 25) 

ตอบ ภัยท้ัง  ๔  คือ 

นานาสัตถอุลโลกนภัย   คือ   ยังไมพนจากการเคารพนับถือศาสดาตาง ๆ 
วินิปาตภัย    คือ   การไปเกิดในท่ี ๆ  ไมแนนอน 

อปายภัย    คือ   ยังไมพนจากการไปเกิดในอบายภูม ิ
ทุจริตภัย    คือ   ยังไมพนจากการกระทําอันเปนทุจริตตาง ๆ 

  

๒๘.  ผูที้�มีอวิชชาหนามาก   ผูที้�มีอวิชชาเบาบางแล้ว   และผูที้�มีอวิชชาบางที�สดุ 

ทั �ง  ๓  พวกนี�   ได้แก่บคุคลชนิดไหนบา้ง           (54)……….หนา 33) 

ตอบ  บุคคล  ๓ พวกนี้  ไดแก 

 ๑. บุคคลบางพวก  ไมรูวาการกระทําอยางนี้ดีเปนกุศล  การกระทําอยางนี้ไมดีเปนอกุศล   
ดวยอํานาจแหงอวิชชาท่ีปกปดไวไมใหรู  ฉะนั้น  บุคคลพวกนี้จึงกลาทําในทุจริตตาง ๆ  อยางไม
รูสึกเกรงกลัวและละอายใจ  อวิชชาชนิดนี้เปนอวิชชาท่ีหนามาก 

 ๒. บุคคลบางพวก  รูวาการกระทําอยางนี้ดีเปนกุศล  อยางนี้ไมดีเปนอกุศล    
ฉะนั้น  บุคคลจําพวกนี้  เมื่อขณะท่ีมีอกุศลเกิดข้ึน  ก็สามารถระงับได  ไมปลอยใหลวงถึงกาย   
วาจา  แลวเปล่ียนจิตใจและการกระทํานั้นใหเปนกุศลเกิดข้ึน  อวิชชาของบุคคลจําพวกนี้  จัดวา 

เปนอวิชชาท่ีบางมากแลว 
 ๓. บุคคลท่ีสําเร็จเปนโสดาบัน  สกทาคามี  อนาคามีนั้น   ไดช่ือวาเปนผูเห็นแจง 
ในอริยสัจ ๔ แลว  แตก็ยังไมไดทําลายอวิชชาใหหมดสิ้นไป   อวิชชาของพระอริยบุคคลเหลานี้  

เปนอวิชชาท่ีบางท่ีสุด 

 

 
......................................................................................................................................................................................................................... 
๒๙.  จงแสดงลักษณะ  รส   ปจจุปฏฐาน  ปทัฏฐาน   ของอวิชชาและอุปายาส   (44,  45,  50) 
......................................................................................................................................................................................................................... 
 



๑๒ 

๒๙. จงแสดงลกัขณาทิจตกุกะของ   อวิชชาและอปุายาสะ   มาให้ครบ                                                                

ตอบ ลักษณะ  รส  ปจจุปฏฐาน  ปทัฏฐาน  ของอวิชชา                      (49,  57,  58)  

๑.  อญาณลกฺขณา     มีความไมรูเปนลักษณะ                  (หนา 35,  144) 

หรือ  เปนปฏิปกษตอปญญาเปนลักษณะ 
๒.  สมฺโมหนรสา  ทําใหธรรมท่ีประกอบกับตน  และผูท่ีโมหะกําลังเกิดอยูนั้น   

                      มีความหลงหรือมืดมนเปนกิจ 
๓.  ฉาทนปจฺจุปฏฐานา     เปนธรรมชาติท่ีปกปดสภาวะท่ีมีอยูในอารมณนั้น ๆ   

       เปนอาการปรากฏ  ในปญญาของบัณฑิตท้ังหลาย  

๔.  อาสวปทฏฐานา  มีอาสวะ ๓  เปนเหตุใกล (เวนตัวเอง) 
 

ลักษณะ  รส  ปจจุปฏฐาน  ปทัฏฐาน  ของอุปายาสะ  

๑.  จิตฺตปริทหนลกฺขโณ   มีการเผาจิตอยางหนักเปนลักษณะ 
๒.  นิตฺถุนนรโส         มีการทอดถอนใจเปนกิจ 
๓.  วิสาทปจฺจุปฏฐาโน    มีกายและใจขาดกําลังลง  เปนอาการปรากฏ 

       แกปญญาของบัณฑิตท้ังหลาย 
๔.  หทยวตฺถุปทฏฐาโน   มีหทัยวัตถุเปนเหตุใกล 

 

๓๐.    ให้แสดงลกัขณาทิจตกุกะของ   วิญญาณ          (35)……….หนา 53) 

ตอบ ลักขณาทิจตุกกะของ  วิญญาณ  คือ 
๑.  วิชานนลกฺขณํ      มีการรูอารมณเปนพิเศษจากสัญญาและปญญา  เปนลักษณะ 

๒.  ปุพฺพํคมรสํ    เปนประธานแกจิตและกัมมชรูป  เปนกิจ 
๓.  ปฏิสนฺธิปจฺจุปฏฐานํ   มีการติดตอระหวางภพเกาและภพใหม   
      เปนอาการปรากฏ  ในปญญาของบัณฑิตท้ังหลาย 

๔.  สงฺขารปทฏฐานํ  (วา)   มีสังขาร  ๓  เปนเหตุใกล  หรือ 
              วตฺถารมฺมณปทฏฐานํ    มีวัตถุ  ๖  กับอารมณ  ๖  เปนเหตุใกล 
 

๓๑.   ให้แสดงลกัษณะ  รส  ปัจจปัุฏฐาน  ปทฏัฐาน  ของสฬายตนะ     (40)...............หนา 59)    

ตอบ ๑.  อายตนลกฺขณ ํ      มีการกระทบ  หรือมีการทําใหวัฏฏสงสารยืดยาว  เปนลักษณะ 
๒.  ทสฺสนาทิรสํ       มีการเห็นเปนตน  เปนกิจ 
๓.  วตฺถุทฺวารภาวปจฺจุปฏฐาน ํ   มีความเปนวัตถแุละทวารของปญจวิญญาณธาตุ   

   มโนธาตุ  มโนวิญญาณธาตุ  ตามสมควร  เปนอาการปรากฏ 
   ในปญญาของบัณฑิตท้ังหลาย 

๔.  นามรูปปทฏฐานํ    มีเจตสิกและกัมมชรูป  เปนเหตุใกล 

 



๑๓ 

๓๒. จงแสดงลกัขณาทิจตกุกะของตณัหา   มาให้ถกูต้อง       (49,  55) 

ตอบ ลักขณาทิจตุกกะของตัณหา   คือ                                         (หนา 80) 

๑.  เหตุลกฺขณา  มีการเปนเหตุของทุกขท้ังปวง  เปนลักษณะ 

๒.  อภินนฺทนรสา  มีความยินดีพอใจในอารมณ  ภูมิและภพ  เปนกิจ 
๓.  อติตฺตภาวปจฺจุปฏฐานา มีความไมอ่ิมในอารมณตาง ๆ  ของจิตหรือบุคคล  

เปนอาการปรากฏ  ในปญญาของบัณฑิตท้ังหลาย 

๔.  เวทนาปทฏฐานา  มีเวทนาเปนเหตุใกล   
 

๓๓.   จงแสดงลกัษณะ   รส   ปัจจปัุฏฐาน   ปทฏัฐาน   ของอปุาทาน                (37)  

ตอบ แสดงลักษณะ   รส   ปจจุปฏฐาน   ปทัฏฐาน   ของอุปาทาน   ดังนี ้          (หนา 110) 

๑.  คหณลกฺขณํ       มีการยึดไวเปนลักษณะ 

๒.  อมุฺจนรสํ       มีการไมปลอยเปนกิจ  (กิจจรส) 
๓.  ตณฺหาทฬฺหตฺตทิฏฐิปจฺจุปฏฐาน ํ   มีตัณหาท่ีมีกําลังอยางมั่นคงและมีความเห็นผิด 

          เปนอาการปรากฏ   ในปญญาของบัณฑิตท้ังหลาย 

๔.  ตณฺหาปทฏฐานํ      มีตัณหาเปนเหตุใกล 
 

๓๔. จงแสดงลกัษณะ  รส   ปัจจปัุฏฐาน  ปทฏัฐาน   ของกมัมภวะ        (45)  

ตอบ แสดงลักษณะเปนตนของกัมมภวะ  ดังนี้       (หนา 121) 

 ๑.  กมฺมลกฺขโณ  มีความเปนกรรมเปนลักษณะ 
 ๒.  ภาวนรโส   มีการทําใหเกิดเปนกิจ (กิจจรส) 

 ๓.  กุสลากุสลปจฺจุปฏฐาโน   มีความเปนกุศล  อกุศล  เปนอาการปรากฏ 
       แกปญญาของบัณฑิตท้ังหลาย 
 ๔.  อุปาทานปทฏฐาโน     มีอุปาทานเปนเหตุใกล 
 

๓๕. จงแสดงความหมาย   และลกัขณาทิจตกุกะ                          (38)         

ของคาํว่า   อปุปัตติภวะ   มาให้ถกูต้อง                                        (หนา 111,  122)         

ตอบ อุปปตติภวะ  หมายความวา   ผลท่ีเกิดข้ึนในภพนั้น ๆ  โดยอาศัยกัมมภวะ 
และลักขณาทิจตุกกะของ  อุปปตตภิวะ  นั้น  คือ      

 ๑.  กมฺมผลลกฺขโณ  มีความเปนผลของกรรมเปนลักษณะ 
 ๒.  ภวนรโส   มีการเกิดข้ึนเปนกิจ (สัมปตติรส) 
 ๓.  อพฺยากตปจฺจุปฏฐาโน    มีความเปนอัพยากตธรรม  เปนอาการปรากฏ 

       แกปญญาของบัณฑิตท้ังหลาย 
 ๔.  อุปาทานปทฏฐาโน     มีอุปาทานเปนเหตุใกล 
 



๑๔ 
......................................................................................................................................................................................................................... 
๓๖.  สังขารท่ีเปนผลของอวิชชา   มีก่ีอยาง  คืออะไรบาง    (47,  55) 

จงแสดงพรอมท้ังความหมาย   และองคธรรมโดยเฉพาะ ๆ      (หนา 36) 
....................................................................................................................................................................................................................... 
 

๓๖.  คาํว่า   สงัขาร   หมายความว่าอย่างไร               (52,  59)……….หนา 36) 

และสงัขารที�เป็นผลของอวิชชานั�น   มีเท่าไร   คืออะไรบา้ง   

ให้แสดงองคธ์รรมโดยเฉพาะ ๆ  ด้วย              (47,  52,  55,  59) 

ตอบ  คําวา  สังขาร  หมายความวา  ธรรมท่ีปรุงแตงใหผลธรรมเกิดข้ึน 
สังขารท่ีเปนผลของอวิชชานั้น  มี  ๖  อยาง คือ 

๑. ปุญญาภิสังขาร    กุศลเจตนา  เปนผูปรุงแตงโลกียกุศลวิบากและกุศลกัมมชรูป  โดยตรง      
องคธรรมไดแก  มหากุศลเจตนา ๘   รูปาวจรกุศลเจตนา ๕ 

๒. อปุญญาภิสังขาร   อกุศลเจตนา  เปนผูปรุงแตงอกุศลวิบากและอกุศลกัมมชรูป  โดยตรง   

องคธรรมไดแก  อกุศลเจตนา ๑๒     
๓. อาเนญชาภิสังขาร   กุศลเจตนาท่ีตั้งมั่นไมหวัน่ไหว  เปนผูปรุงแตงอรูปวิบาก  โดยตรง      
    องคธรรมไดแก  อรูปาวจรกุศลเจตนา ๔ 

๔. กายสังขาร   เจตนาท่ีเปนผูปรุงแตงกายทุจริตและกายสุจรติใหสําเร็จลง   
    องคธรรมไดแก  อกุศลเจตนา ๑๒   มหากุศลเจตนา ๘  ท่ีเก่ียวกับทางกาย 

๕. วจีสังขาร    เจตนาท่ีเปนผูปรุงแตงวจทุีจริตและวจีสุจรติใหสําเร็จลง   
    องคธรรมไดแก  อกุศลเจตนา ๑๒   มหากุศลเจตนา ๘  ท่ีเก่ียวกับทางวาจา 
๖. จิตตสังขาร   เจตนาท่ีเปนผูปรุงแตงมโนทุจริตและมโนสุจริตใหสําเร็จลง    

องคธรรมไดแก  อกุศลเจตนา ๑๒  โลกียกุศลเจตนา ๑๗  ท่ีเก่ียวกับทางใจ 
 

๓๗. สงัขารที�เป็นผลของอวิชชา  (ท่ีมุงหมายเฉพาะในปฏิจจสมุปบาท)    

มีกี�อย่าง   คืออะไรบา้ง   จงแสดงพร้อมด้วยความหมาย 

และองคธ์รรมโดยเฉพาะ ๆ     (50,  61)……….หนา 36) 

ตอบ ๑. ปุญญาภิสังขาร  กุศลเจตนา  เปนผูปรุงแตงโลกียกุศลวิบากและกุศลกัมมชรูป  โดยตรง   
       องคธรรมไดแก  มหากุศลเจตนา ๘   รูปาวจรกุศลเจตนา ๕ 
๒. อปุญญาภิสังขาร    อกุศลเจตนา  เปนผูปรุงแตงอกุศลวิบากและอกุศลกัมมชรูป  โดยตรง   

       องคธรรมไดแก  อกุศลเจตนา ๑๒ 
๓. อาเนญชาภิสังขาร    กุศลเจตนาท่ีตั้งมั่นไมหวั่นไหว  เปนผูปรุงแตงอรูปวิบาก  โดยตรง   
       องคธรรมไดแก  อรูปาวจรกุศลเจตนา ๔ 

 
 



๑๕ 

๓๘.   จงให้เหตผุลว่า  ทาํไมโลกตุตรกศุลเจตนา   จึงไม่จดัเป็นปญุญาภิสงัขาร 

ที�แสดงในปฏิจจสมปุบาท                         (50,  61)……….หนา 37) 

ตอบ   สําหรับโลกุตตรกุศลเจตนานั้น  ไดช่ือวาเปนบุญก็จริง   แตไมช่ือวาปุญญาภิสังขาร    
เพราะไมมีหนาท่ีทําใหเกิดภพชาติท่ีเปนสังสารวัฏ   มีหนาท่ีทําลายภพชาติเทานั้น     

ฉะนั้น  จึงไมนํามาแสดงในปฏิจจสมุปบาทนี ้
 

๓๙.  จงจาํแนกกามปฏิสนธิวิญญาณ   โดยอปญุญาภิสงัขาร                   (51,  56,  60) 

และปญุญาภิสงัขาร  คือมหากศุลเจตนา  ๘  ให้แสดงโดยเฉพาะ ๆ       (หนา 49) 

ตอบ จําแนกกามปฏิสนธวิิญญาณ  ดังตอไปนี้ 

๑. อปุญญาภิสังขาร  ๑๑  (เวนอุทธัจจเจตนา)   เปนเหตุ   
อุเบกขาสันตีรณอกุศลวบิาก  ๑   เปนผล 
ใหปฏิสนธิในอบายภูมิท้ัง  ๔    

เปนพวกทุคติอเหตุกบุคคล  คือพวกอบายสัตว 
๒. ปุญญาภิสังขาร  อันไดแก  มหากุศลทวิเหตุกโอมกะเจตนา  ๔   เปนเหตุ   

อุเบกขาสันตีรณกุศลวบิาก  ๑   เปนผล  

ใหปฏิสนธิในมนุษยภูมิ  ๑   จาตุมหาราชิกาภูมิ  ๑    
เปนพวกสุคติอเหตุกบุคคล  คือมนุษยและเทวดาช้ันต่ํา  ท่ีพิกลพิการ   

ใบบา  บอดหนวก  เปนตน 
๓. ปุญญาภิสังขาร  อันไดแก  มหากุศลทวิเหตุกอุกกัฏฐะเจตนา ๔  และติเหตุกโอมกะเจตนา ๔      
   เปนเหตุ   มหาวิบากญาณวิปปยุต  ๔   เปนผล   

ใหปฏิสนธิในมนุษยภูมิ  ๑   เทวภูมิ  ๖    
เปนพวกทวิเหตุกบุคคล  คือมนุษยและเทวดาช้ันกลาง 

๔. ปุญญาภิสังขาร  อันไดแก  มหากุศลติเหตุกอุกกัฏฐะเจตนา  ๔   เปนเหตุ   

มหาวิบากญาณสัมปยุต  ๔   เปนผล   
ใหปฏิสนธิในมนุษยภูมิ  ๑   เทวภูมิ  ๖   
เปนพวกติเหตุกบุคคล  คือมนุษยและเทวดาช้ันสงู 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



๑๖ 

(ภาพอธิบาย  ขอ 39) 
 

    (กามปฏิสนธิ 10) 
     

                              อุ.สัน.อกุวิ.1 

(อก.ุ12)     อบาย 4 

      

          X     

      

      

   

ทวิเหตุกะ 4 
โอมกะ 4                            อุ.สัน.กุวิ.1                       

  อุกกัฏฐะ 4                        มนุส.1  จาตุ.1 
 

 (มก.ุ8) 
     

    มวิ. วิป.4 

   

ติเหตุกะ 4 
โอมกะ 4      มนุส.1  

  อุกกัฏฐะ 4   เทวภูมิ 6 

      

       มวิ. สัม.4  

    มนุส.1  เทวภูมิ 6  

      

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

  

  

  



๑๗ 

๔๐.  ให้จาํแนกปฏิสนธิวิญญาณ  ๙  คือ  อเุบกขาสนัตีรณกศุลวิบาก ๑   มหาวิบาก ๘   

โดยปญุญาภิสงัขาร  คือมหากศุลเจตนา ๘   มาโดยเฉพาะ ๆ       (52)……….หนา 49) 

ตอบ ๑. ปุญญาภิสังขาร   อันไดแก   มหากุศลทวิเหตุกโอมกะเจตนา  ๔   เปนเหต ุ
อุเบกขาสันตีรณกุศลวบิาก  ๑   เปนผล   

ใหปฏิสนธิในมนุษยภูมิ  ๑   จาตุมหาราชิกาภูมิ  ๑   
เปนพวกสุคติอเหตุกบุคคล   คือมนุษยและเทวดาช้ันต่ํา   ท่ีพิกลพิการ   
ใบบา  บอดหนวก  เปนตน  (หมายถึงวา  เปนมนุษยช้ันต่ําท่ีพิกลพิการ 

ใบบา  บอดหนวก  เปนตน  และเปนเทวดาช้ันต่าํ  ไดแกวินิปาติกอสุรา 
มีรูปรางนาเกลียดนากลัว  ความเปนอยูก็ลําบากมากคลายกับพวกเปรต) 

๒. ปุญญาภิสังขาร    อันไดแก  มหากุศลทวิเหตุกอุกกัฏฐะเจตนา ๔  และติเหตุกโอมกะเจตนา ๔   

            เปนเหตุ   มหาวิบากญาณวิปปยุตตจิต  ๔   เปนผล   
ใหปฏิสนธิในมนุษยภูมิ  ๑   เทวภูมิ  ๖   

เปนพวกทวิเหตุกบุคคล   คือ มนุษยและเทวดาช้ันกลาง 
๓. ปุญญาภิสังขาร   อันไดแก   มหากุศลติเหตุกอุกกัฏฐะเจตนา  ๔   เปนเหต ุ
   มหาวิบากญาณสัมปยุตตจิต  ๔   เปนผล   

ใหปฏิสนธิในมนุษยภูมิ  ๑   เทวภูมิ  ๖  
เปนพวกติเหตุกบุคคล  คือมนุษยและเทวดาช้ันสงู 

 

๔๑.  จงจาํแนกปวตัติวิญญาณ   ที�เกิดขึ�นโดยอาศยัปญุญาภิสงัขาร  ๑๓  เป็นเหต ุ                                                    

ตอบ   จําแนกไดดังตอไปนี ้                     (54)……….หนา 50) 

ปุญญาภิสังขาร อันไดแก  มหากุศลเจตนา ๘   เปนเหต ุ
อเหตุกกุศลวิบาก ๘  ไดแก  การเห็น  การไดยิน  การไดกล่ิน  การรูรส   

การถูกตอง  การรับอารมณ  การไตสวนอารมณ  และการรับอารมณตอ 
จากชวนะท่ีดี  เปนผล   ในกามภูมิ ๑๑ 

ปุญญาภิสังขาร อันไดแก  มหากุศลเจตนา ๘   เปนเหต ุ

มหาวิบาก ๘  ไดแก  การรับอารมณตอจากชวนะท่ีดี  เปนผล   
ในกามสุคติภูมิ ๗ 

ปุญญาภิสังขาร   อันไดแก  มหากุศลเจตนา ๘   เปนเหต ุ

อเหตุกกุศลวิบาก ๕  ไดแก   การเห็น  การไดยิน  การรับอารมณ   
การไตสวนอารมณท่ีดี  เปนผล   ในรูปภูมิ ๑๕ 

ปุญญาภิสังขาร อันไดแก  รูปาวจรกุศลเจตนา ๕   เปนเหต ุ

รูปาวจรวิบาก ๕  ไดแก  การรักษาภพเปนผล   ในรูปภูมิ ๑๕ 
 



๑๘ 

๔๒.  วิญญาณที�เป็นเหตขุองนามรปู   มีกี�อย่าง   อะไรบา้ง    

   จงแสดงพร้อมองคธ์รรม                        (51,  56,  61)………. หนา 53) 

และคาํว่า  นามรปํู   นั �น    นามรปูได้แก่อะไรบา้ง                       

ตอบ วิญญาณท่ีเปนเหตุใหเกิดนามรูป  มี  ๒ อยาง  คือ 
๑. วิปากวิญญาณ   องคธรรมไดแก  โลกียวิปากจิต  ๓๒ 
๒. กัมมวิญญาณ   องคธรรมไดแก  อกุศลจิต  มหากุศลจิต  รูปาวจรกุศลจิต   

ท่ีประกอบกับกุศล  อกุศลเจตนาท่ีในอดีตภพ  
และคําวา  นามรูป  นั้น 

นาม  ไดแก   เจตสิก ๓๕   ท่ีประกอบกับโลกียวิปากจิต ๓๒ 

รูป  ไดแก   ปฏิสนธิกัมมชรูป  ปวัตติกัมมชรูป  จติตชรูป 
 

๔๓. วิญญาณเป็นปัจจยัอปุการะแก่นาม   ในอรปูภมิูและปัญจโวการภมิู   

  แสดงไว้อย่างไร   จงแสดงมาด ู                               (53)……….หนา 55) 

ตอบ วิญญาณเปนปจจัยชวยอุปการะแกนาม  ในอรูปภูมิ  คือ  
อรูปวิปากจิต ๔  เปนปจจัยชวยอุปการะแกเจตสกิ ๓๐  ท้ังในปฏิสนธิกาล 

และปวัตติกาล   ในอรูปภูมิ ๔ 
วิญญาณเปนปจจัยชวยอุปการะแกนาม  ในปญจโวการภูมิ  คือ   

ทวิปญจวิญญาณจิต ๑๐  เปนปจจัยชวยอุปการะแกสัพพจิตตสาธารณเจตสกิ ๗   

ในปวัตติกาลเทานั้น   ในปญจโวการภูมิ  ๒๖  ตามสมควร 
 

๔๔. จกัขสุมัผสัสะจะเกิดขึ�นได้   ต้องอาศยัอายตนะกี�อย่าง   คืออะไรบา้ง          

ให้แสดงองคธ์รรมด้วย                                 (48)..................หนา 58,  235) 

ตอบ ตองอาศัยอายตนะ  ๔  อยาง  คือ   

 ๑.  จักขายตนะ  ไดแก   จักขุปสาท 
 ๒.  รูปายตนะ  ไดแก   รูปารมณ 
 ๓.  มนายตนะ  ไดแก   จักขุวิญญาณ 

 ๔.  ธัมมายตนะ ไดแก   สัพพจิตตสาธารณเจตสิก ๖  (เวนผัสสะ) 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



๑๙ 

๔๕. โสตสมัผสัสะจะเกิดขึ�นได้   ต้องอาศยัอายตนะกี�อย่าง   คืออะไรบา้ง   

ให้แสดงองคธ์รรมด้วย                                    (56)………. หนา 58,  235) 

ตอบ ตองอาศยัอายตนะ  ๔  อยาง  คือ 
๑.  โสตายตนะ   ไดแก   โสตปสาท 

๒.  สัททายตนะ   ไดแก   สัททารมณ 
๓.  มนายตนะ   ไดแก   โสตวิญญาณ 
๔.  ธัมมายตนะ  ไดแก   สัพพจิตตสาธารณเจตสิก ๖  (เวนผัสสะ) 

 

๔๖. จงจาํแนกผสัสะ  ๖   โดยภมิู            (48,  51) 

(ป 57  =  เวนอสัญญสัตตภูมิ)               (หนา 67) 

ตอบ   จําแนกผัสสะ  ๖  โดยภูมิ    ดังนี้ 
  ในกามภูมิ ๑๑  ผัสสะ  ๖  ยอมเกิดข้ึนได 

  ในรูปภูมิ ๑๕    (เวนอสัญญสัตตภูมิ)   ผัสสะยอมเกิดได  ๓   คือ  
จักขุสัมผัสสะ   โสตสมัผัสสะ   มโนสัมผัสสะ 

ในอรูปภูมิ ๔    ผัสสะยอมเกิดได  ๑  คือ  มโนสัมผัสสะ 

สวนในอสัญญสัตตภูมินัน้   ผัสสะท้ังหมดยอมเกิดไมได   
เพราะไมมีอัชฌัตติกายตนะ  ๖  เกิดในภูมินี้ 

 

๔๗.   ตณัหา  ที�ชื�อว่า  ธมัมตณัหา  นั �น   มุ่งหมายเอาในขณะมีความยินดีพอใจ    

หรือในขณะที�นึกถึงอะไร                                              (43)……….หนา 75) 

ตอบ ตัณหา  ท่ีช่ือวา  ธัมมตัณหานั้น  มุงหมายเอาในขณะมีความยินดีพอใจ   

หรือในขณะนึกถึง  โลภะ  โทสะ  โมหะ  มานะ  ทิฏฐิ  เปนตน  ท่ีเปนฝายอกุศล   
และนึกถึง  ศรัทธา  วิริยะ  สติ  สมาธิ  ปญญา  ฌาน  อภิญญา  เปนตน 

ท่ีเปนฝายโลกียกุศลและกริยา   

หรือนึกถึงการเห็น   การไดยิน  การไดกล่ิน  การรูรส  การถูกตอง  การนอนหลับ   
ท่ีเปนฝายกามวิบาก   หรือนึกถึง  ปสาทรูป  สุขุมรูป  และบัญญัติตาง ๆ  เหลานี้แลว 
มีความยินดีพอใจเกิดข้ึน   เรียกวา  ธัมมตัณหา 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



๒๐ 

๔๘.   ตณัหา   ที�ชื�อว่า  กามตณัหาและภวตณัหา   นั �นเป็นอย่างไร      (39)...............หนา 76) 

ตอบ ตัณหา  ท่ีช่ือวา  กามตัณหานั้น  ไดแก  ความยินดีติดใจในอารมณ  ๖  ท่ีเก่ียวกับ 

  กามคุณท้ัง ๕   แตไมประกอบดวยสัสสตทิฏฐิและอุจเฉททิฏฐิ 
  ภวตัณหานั้น  ไดแก  ตัณหาท่ีเกิดพรอมกันกับสสัสตทิฏฐิ  โดยอาศัยรูป  เสียง   
  กล่ิน  รส  สัมผัส  หมายถึง  ผูท่ีมีความเห็นวา  รูป  เสียง  กล่ิน  รส  สัมผัส  ท่ีตน 

  กําลังไดรับอยูนี้   ตั้งอยูเปนนิจ  ไมเขาใจวามีการเกิดดับ 
 

๔๙.  ถ้ามีผูก้ล่าวว่า   รปูตณัหานี�เป็นกามตณัหากไ็ด้   เป็นภวตณัหากไ็ด้  

เป็นวิภวตณัหากไ็ด้   ดงันี�    ท่านจะคดัค้านหรือเหน็ด้วยประการใด  

ให้แสดงมาตามความเป็นจริง                                                (46)……….หนา 76 ?) 

ตอบ   ขาพเจาเห็นดวยทุกประการ   เพราะวา....................  

รูปตัณหา  ก็เปนกามตัณหาสวนหนึ่ง  ในกามตัณหาท้ังหลาย   
หมายถึงวา  กามตัณหา  ก็ไดแกความยินดี  ติดใจในรูปหรือรูปารมณ  ท่ีเก่ียวกับ 

กามคุณอยางหนึ่ง  ในกามคุณท้ัง ๕   แตไมประกอบดวยสัสสตทิฏฐิและอุจเฉททิฏฐิ 
 รูปตัณหานี้แหละ  ก็เปนภวตัณหาสวนหนึ่ง  ในภวตัณหาท้ังหมด   
หมายถึงวา  ภวตัณหา  ก็ไดแกตัณหาท่ีเกิดพรอมดวยสัสสตทิฏฐิ  โดยอาศัยรูป 

หรือรูปารมณ   กลาวคือ  ผูท่ีมีความเห็นวา  รูปหรือรูปารมณท่ีตนกําลังไดรับอยูนี้  ตั้งอยูเปนนิจ  
ไมเขาใจวามีการเกิดดับ 
 รูปตัณหานี้เชนเดียวกัน  ก็เปนวิภวตัณหาสวนหนึ่ง  ในวิภวตัณหาท้ังหมด  

หมายถึงวา  วิภวตัณหา  ก็ไดแกตัณหาท่ีเกิดข้ึนพรอมกันกับอุจเฉททิฏฐิ   โดยอาศัยรูป 
หรือรูปารมณ   กลาวคือ  ผูท่ีมีความเห็นวา  รูปหรือรูปารมณซึ่งไดแกสิ่งท่ีมีชีวิตและไมมีชีวติ 

ท้ังหลายในโลกนี้  มีตัวมีตนอยู  และตัวตนนี้ไมสามารถตั้งอยูไดตลอด  ยอมสูญหายไป  
แลวมีความยินดีติดใจในรูปหรือรูปารมณนั้น 
 

๕๐.   ตณัหาและทิฏฐิ   ที�ชื�อว่าอปุาทานได้นั�น   

เป็นตณัหาและทิฏฐิชนิดไหน          (39)...............หนา 81)   

ตอบ ตัณหาและทิฏฐิอยางธรรมดา  ยังไมไดช่ือวา  อุปาทาน    
ตอเมื่อตัณหาและทิฏฐินัน้มีกําลังแรงมากข้ึน  กลาวคือ  การยินดีติดใจในอารมณนั้น ๆ   

   อยางไมยอมปลอย   เวลานั้น  ตัณหานั้น  ไดช่ือวา  อุปาทาน     
และเมื่อเวลาท่ีมีความเหน็ผิดนั้นติดแนน  แกไมไดแลว   เวลานั้น   ทิฏฐินั้นก็ไดช่ือวา   

อุปาทาน 
 

 

 

 

 



๒๑ 
 

๕๑.  อปุาทาน   มีเท่าไร   คืออะไรบา้ง    

พร้อมทั �งแสดงความหมายของอปุาทานนั�นมาด้วย      (39)...............หนา 81)                            

ตอบ อุปาทาน  มี ๔  อยาง  คือ 

๑. กามุปาทาน    ความยึดมั่นในวัตถุกามท้ัง  ๖  มีรูปารมณเปนตน     
     ไดแก  โลภเจตสิกท่ียึดมัน่ในอารมณ  ๖  ท่ีเปนวัตถุกาม  
๒. ทิฏุปาทาน   ความยึดมั่นในในการเหน็ผิด  มีนิยตมิจฉาทิฏฐิ ๓  มิจฉาทิฏฐิ ๖๒ 

     และอันตัคคาหิกทิฏฐิ ๑๐   ไดแก  ทิฏฐิเจตสิก  ท่ีนอกจาก 
      สีลัพพตทิฏฐิ  และสักกายทิฏฐิ  

๓. สีลัพพตุปาทาน   ความยึดมั่นในการปฏิบตัิผิด  มีการปฏิบัติเย่ียงโคและสุนัขเปนตน   
      ไดแก  สีลัพพตทิฏฐิ  

๔. อัตตวาทุปาทาน  ความยึดมั่นในขันธ ๕  ของตนและของคนอ่ืน  ไดแก  สักกายทิฏฐิ 
 

๕๒. ภวะ   แบง่ออกเป็นกี�อย่าง   คืออะไรบา้ง                     (58) 

ให้แสดงความหมายและองคธ์รรมด้วย     (หนา 111) 

ตอบ ภวะ  มี  ๒  อยาง   คือ  
๑. กัมมภวะ    การปรุงแตง  ท่ีทําใหผลเกิดข้ึน   

ไดแก  อกุศลเจตนา ๑๒   โลกียกุศลเจตนา ๑๗   รวมเจตนา ๒๙ 

๒. อุปปตติภวะ   ผลท่ีเกิดข้ึนในภพนั้น ๆ  โดยอาศัยกัมมภวะ 
ไดแก  โลกียวิปากจิต ๓๒   เจตสิก ๓๕   กัมมชรูป ๒๐ 

 

๕๓. ภวะ   มีกี�อย่าง   คืออะไรบา้ง                                           (46) 

  ให้แสดงทั �งธมัมาธิษฐานและบคุคลาธิษฐาน     (หนา 111) 

ตอบ   ภวะ   มีอยู  ๒  อยาง  คือ  
๑.  กัมมภวะ   การปรุงแตง  ท่ีทําใหผลเกิดข้ึน   วาโดยธัมมาธิษฐาน 

      ไดแก  อกุศลเจตนา ๑๒   โลกียกุศลเจตนา ๑๗   รวมเจตนา ๒๙ 
๒.  อุปปตติภวะ    ผลท่ีเกิดข้ึนในภพนั้น ๆ  โดยอาศัยกัมมภวะ   วาโดยธัมมาธิษฐาน   

      ไดแก  โลกียวิปากจิต ๓๒   เจตสิก ๓๕   กัมมชรูป ๒๐ 

เมื่อวาโดยบุคคลาธิษฐานแลว   
กัมมภวะ   ไดแก  การกระทําดวยกาย  วาจา  ใจ  ในสิ่งท่ีดีและไมดี 

ของบุคคลท่ัวไป  (ยกเวนพระอรหันต) 

อุปปตติภวะ    ไดแก  สัตวท้ังหลายท่ีอยูใน  ๓๑ ภูมิ   พรอมท้ังการเห็น 
การไดยิน  การไดกล่ิน  การรูรส  การสัมผัส  การนอนหลับ 

 



๒๒ 

๕๔. กมัมภวะนี�   เมื�อจาํแนกโดยทวารแล้ว   มีเท่าไร  คืออะไรบา้ง   (35)……….หนา 112) 

ตอบ กัมมภวะนี้   เมื่อจําแนกโดยทวารแลว   มี  ๓  คือ  

๑.  กัมมภวะท่ีเกิดทางกาย   ช่ือวา  กายกรรม   ไดแก  อกุศลกรรม ๑๒  มหากุศลกรรม ๘ 
๒.  กัมมภวะท่ีเกิดทางวาจา  ช่ือวา  วจีกรรม     ไดแก  อกุศลกรรม ๑๒  มหากุศลกรรม ๘ 
๓.  กัมมภวะท่ีเกิดทางใจ      ช่ือวา  มโนกรรม   ไดแก  อกุศลกรรม ๑๒  มหากุศลกรรม ๘ 

                                                                       มหัคคตกุศลกรรม ๙ 
 

๕๕. อปุปัตติภวะทั �ง  ๙   เมื�อย่อลงแล้ว   ได้เท่าไร   คืออะไรบา้ง    

ให้แสดงองคธ์รรมปรมตัถ ์  และปคุคลาธิฏฐานด้วย        (35)……….หนา 113, 114) 

ตอบ  อุปปตติภวะท้ัง  ๙   เมื่อยอลงแลว   ได  ๓  คือ 
๑.  กามภวะ   ไดแก   กามวิปากจิต ๒๓   เจตสิก ๓๓   กัมมชรูป ๒๐     

โดยปุคคลาธิฏฐาน  ไดแก  อบายสัตว  มีดิรัจฉานเปนตน  มนุษย  เทวดา 
๒.  รูปภวะ    ไดแก   รูปวิปากจิต ๕   จักขุวิญญาณจิต ๒   โสตวิญญาณจิต ๒        
   สัมปฏิจฉนจิต ๒   สันตีรณจิต ๓   เจตสิก ๓๕   กัมมชรูป ๑๕  

   (เวนฆาน  ชิวหา  กาย  ภาวรูป ๒ ) 
โดยปุคคลาธิฏฐาน  ไดแก  รูปพรหมท้ังหลาย 

๓.  อรูปภวะ  ไดแก   อรูปวิปากจิต ๔   เจตสิก ๓๐ 

โดยปุคคลาธิฏฐาน  ไดแก  อรูปพรหมท้ังหลาย 
 

๕๖.  อปุปัตติภวะ  ๙   เมื�อย่อลงแล้วได้เท่าไร   คืออะไรบา้ง           (43)……….หนา 115) 

และกมัมภวะกบัอปุปัตติภวะทั �ง  ๒  นี�    เป็นเหตเุป็นผลซึ�งกนัและกนัได้นั �น   

เป็นได้อย่างไร    ให้อธิบายพอเข้าใจ          

ตอบ อุปปตติภวะ  ๙  เมื่อยอลงแลวได  ๓   คือ   ๑. กามภวะ    ๒. รูปภวะ    ๓. อรูปภวะ 
และกัมมภวะกับอุปปตตภิวะท้ัง  ๒  นี้   เปนเหตเุปนผลซึ่งกันและกันไดนัน้  กลาวคือ   

ถากลาวถึงกาลท่ีเปนอนาคตแลว   กัมมภวะเปนเหตุ   อุปปตติภวะเปนผล      

หมายความวา   สัตวท้ังหลายท่ีเปนอุปปตติภวะนั้น   จะปรากฏข้ึนไดก็เพราะอาศัย 
การกระทําตาง ๆ  ดวยกาย  วาจา  ใจ  ซึง่เปนอกุศลกัมมภวะและโลกียกุศลกัมมภวะเปนเหตุ    
นี้จัดเปน  ชนกเหต ุ

 ถากลาวถึงกาลท่ีเปนปจจุบันแลว  อุปปตติภวะเปนเหตุ  กัมมภวะเปนผล   
เพราะการงานท้ังหลายท่ีเก่ียวดวยกาย  วาจา  ใจ  (กัมมภวะ)   จะปรากฏข้ึนได   
ก็ตองอาศัยสัตวท้ังหลาย  ซึ่งเปนอุปปตติภวะเปนเหต ุ
 

 

 

 



๒๓ 

๕๗.   ปฏิสนธิชาติ   องคธ์รรมได้แก่อะไร   เกิดขึ�นในกาลไหน     (37)...............หนา 124)  

ตอบ ปฏิสนธิชาติ  องคธรรมไดแก  ปฏิสนธิจิต ๑๙  เจตสิก ๓๕  กัมมชกลาป ๓ - ๗ - ๔ 

ท่ีเกิดข้ึนในปฏิสนธิกาล 
 

๕๘.   ชาติ   ที�เป็นผลของกมัมภวะนั�น   เมื�อว่าโดยธรรมาธิฏฐาน   

   มีเท่าไร   คืออะไรบา้ง                           (37)...............หนา 124)                 

ตอบ ชาติ  วาโดยธรรมาธิฏฐาน  มี  ๒  อยาง  คือ 
  ๑.  นามชาติ    การเกิดข้ึนของวิบากนามขันธ ๔ 

๒.  รูปชาติ    การเกิดข้ึนของกัมมชรูป 
  

๕๙.    ชาติ  ในบท  ภวปจจฺยา  ชาติ  นั �น   มุ่งหมายเอาอะไร             

เมื�อว่าโดยกาํเนิดและว่าโดยขนัธแ์ล้ว   มีเท่าไร   คืออะไรบา้ง        (44) 

ให้แสดงความหมายด้วย                                                             (หนา 125)     

และคาํว่า  ชาติ  นี�    คือการเกิดของสตัวใ์นที�ไหน   ให้อธิบาย     

ตอบ ชาต ิ ในบท  ภวปจฺจยา  ชาติ  นี้   มุงหมายเอาปฏิสนธิชาติเทานั้น   

เมื่อวาโดยกําเนิด  มี  ๔  คือ 
 ๑. ชลาพุชชาติ    การเกิดข้ึนในมดลูก 

 ๒. อัณฑชชาติ    การเกิดข้ึนในฟอง 
 ๓. สังเสทชชาติ    การเกิดข้ึนในท่ีท่ีมียาง 
 ๔. โอปปาติกชาติ    การเกิดผุดโตข้ึนทันที 

วาโดยขันธ   มี  ๓   คือ 
 ๑. ปญจโวการชาติ    การเกิดข้ึนของขันธ ๕ 
 ๒. จตุโวการชาติ    การเกิดข้ึนของนามขันธ ๔ 

 ๓. เอกโวการชาติ    การเกิดข้ึนของรูปขันธอยางเดียว 
และคําวา  ชาต ิ นี ้  คือการเกิดข้ึนของสัตวท้ังหลายใน  ๓๑ ภูมิ  โดยประการตาง ๆ  
มีพวกอบายสัตว  มนุษย  เทวดา  พรหม  เหลานี้  ก็โดยเนื่องมาจากกัมมภวะ 

คือการกระทําดวยกาย  วาจา  ใจ  ท่ีเปนกุศลบาง  อกุศลบางนั้นเอง   ฉะนั้นจึงเห็นไดวา   
สัตวท้ังหลายในโลกนี้  ไมมีใครเปนผูสราง  นอกจากกุศลกรรม  อกุศลกรรมเทานั้น 
 

๖๐. อปุายาสะ   แปลว่าอย่างไร              (57)………. หนา 143) 

ตอบ อุปายาสะ  แปลวา  ความลําบากใจอยางหนัก  หรือความคับแคนใจ 
 

 

 

 



๒๔ 

๖๑.   การแสดงปฏิจจสมปุบาทของพระสมัมาสมัพทุธเจ้านั�น   มีกี�นัย   คืออะไรบา้ง    

(ใหแสดงเฉพาะช่ือของนัยนั้น ๆ  ไมตองบอกความหมาย)   และจงยกแสดงประโยชน์ 

ที�จะได้รบัจากการแสดงนัยที�  ๓   มาดใูห้ชดัเจน           (40)...............หนา 149)    

ตอบ การแสดงปฏิจจสมุปบาทของพระสัมมาสัมพุทธเจานั้น   มี  ๔  นัย  คือ 
๑.  อาทิปริโยสานอนุโลมเทศนา  
๒.  มัชฌปริโยสานอนุโลมเทศนา  

๓.  ปริโยสานอาทิปฏิโลมเทศนา  
  ๔.  มัชฌอาทิปฏิโลมเทศนา 

และแสดงประโยชนท่ีจะไดรับจากการแสดงนัยท่ี  ๓  นั้น  คือ   

การแสดงโดยปริโยสานอาทิปฏิโลมเทศนา  ก็เพ่ือประโยชนใหบุคคลท้ังหลาย 
ไดแลเห็นธรรมท่ีเปนเหตขุองความทุกข   ตามลําดับ  ตั้งแตชาติเปนตนจนถึงอวิชชา   
คือใหรูวาความทุกข  มีชรา  มรณะ  โสกะ  ปริเทวะ  ทุกขะโทมนัสสะ  อุปายาสะ   

ท่ีสัตวท้ังหลายกําลังไดรับอยูทุกวันนี้   ปรากฏเกิดข้ึนไดก็โดยอาศัยชาติเปนเหตุ   
ถาไมมีชาติแลว  ทุกขเหลานี้ก็เกิดข้ึนไมได    

เมื่อแลเห็นชาตแิลว  ก็ใหเห็นเหตุท่ีทําใหชาติเกิด  คือกัมมภวะ   

เมื่อแลเห็นกัมมภวะแลว  ก็ใหเห็นเหตุท่ีทําใหกัมมภวะเกิด  คืออุปาทาน    
  ใหแลเห็นเหตสุืบเนื่องกันตามลําดับช้ันไปจนถึงอวิชชา   เมื่อเห็นอวิชชาแลวก็จะไดรูวา   

อวิชชานี้แหละ  เปนหัวหนาแหงเหตุท้ังปวง   
 

๖๒. พระสมัมาสมัพทุธเจ้าทรงแสดงปฏิจจสมปุบาทไว้ในสงัยตุตนิกาย               (58) 

   มีกี�นัย   คืออะไรบา้ง   ให้แสดงพร้อมด้วยความหมาย                              (หนา 149) 

ตอบ การแสดงปฏจิจสมุปบาทของพระสัมมาสัมพุทธเจาในสังยุตตนิกายนั้น  

มีประเภทแหงการแสดงเปน  ๔  นัย  คือ 
๑. แสดงจากตนไปถึงปลาย   คือ  ตั้งแตอวิชชาไปตามลําดับจนถึงชรามรณะเปนท่ีสุด  

เรียกวา  อาทิปริโยสานอนุโลมเทศนา 

๒. แสดงจากกลางไปถึงปลาย   คือ  ตั้งแตเวทนาไปตามลําดับจนถึงชรามรณะเปนท่ีสุด  
เรียกวา  มัชฌปริโยสานอนุโลมเทศนา 

๓. แสดงจากปลายไปถึงตน   คือ  ตั้งแตชรามรณะถอยหลังไปตามลําดับจนถึงอวิชชา 

เปนท่ีสุด   เรียกวา  ปริโยสานอาทิปฏิโลมเทศนา  
๔. แสดงจากกลางไปถึงตน   คือ  ตั้งแตตัณหาถอยหลังไปตามลําดับจนถึงอวิชชา 

เปนท่ีสุด   เรียกวา  มัชฌอาทิปฏิโลมเทศนา 
 

 
 



๒๕ 
 
  

1 2 3 4 5 6 7 8 9 10 11 12 

อวิชชา  สังขาร วิญญาณ  นามรูป สฬายตนะ  ผัสสะ เวทนา  ตัณหา อุปาทาน  กัมมภวะ ชาต ิ ชรามรณะ 

 อดีตเหต ุ ปจจบุันผล ปจจบุันเหต ุ อนาคตผล  
 

....................................................................................................................................................................................................................................................................... 

 

๖๓. ปฏิจจสมปุบาท   เมื�อว่าโดยภวจกัรแล้ว   มีกี�อย่าง   คืออะไรบา้ง                     

ให้แสดงถึงความเป็นไปแห่งองคป์ฏิจจสมปุบาทในภวจกัรเหล่านั�นมาด้วย   

ตอบ มี  ๒  อยาง  คือ                                                                  (50) ………. หนา 160) 

ตั้งแต  อดีตเหตุเปนตนจนถึงปจจุบันผล  เปนภวจักรอันหนึ่ง   
ช่ือวา  ปุพพันตภวจักร   เปนภวจักรแรก   
ตั้งแต  ปจจุบันเหตุเปนตนจนถึงอนาคตผล  เปนภวจักรอันหนึ่ง   

ช่ือวา  อปรันตภวจักร   เปนภวจักรหลัง 
ในปุพพันตภวจักร  มีองคปฏิจจสมุปบาท  ๗  องค  คือ  

อวิชชา   สังขาร   วิญญาณ   นามรูป   สฬายตนะ   ผัสสะ   เวทนา   
ในองคท้ัง  ๗  เหลานี้   อวิชชาเปนตนเหตุหรือเปนท่ีตั้ง  นําใหถึงเวทนา   

ในอปรันตภวจักร  มีองค  ๕  คือ   

ตัณหา   อุปาทาน   กัมมภวะ   ชาติ   ชรามรณะ   
ในองค  ๕  เหลานี้   ตัณหาเปนตนเหตุหรือเปนท่ีตั้ง  นําใหถึงชรามรณะ 

 

๖๔.   ปฏิจจสมปุบาทธรรม   เมื�อแบง่ออกเป็นภวจกัรแล้ว   มี  ๒   คือ  ปพุพนัตภวจกัร 

และอปรนัตภวจกัร   ท่านแสดงรายละเอียดไว้ว่าอย่างไร         (57)……….หนา 160) 

ตอบ ทานแสดงรายละเอียดไว  ดังตอไปนี้ 

ในปุพพันตภวจักร   มีองคปฏิจจสมุปบาท  ๗  องค   คือ   
อวิชชา  สังขาร  วิญญาณ  นามรูป  สฬายตนะ  ผัสสะ  เวทนา     
ในองคท้ัง  ๗  เหลานี้   อวิชชาเปนตนเหตุหรือเปนท่ีตั้ง  นําใหถึงเวทนา 

ในอปรันตภวจักร   มีองค  ๕  คือ  
ตัณหา  อุปาทาน  กัมมภวะ  ชาติ  ชรามรณะ   
ในองค  ๕  เหลานี้   ตัณหาเปนตนเหตุหรือเปนท่ีตั้ง  นําใหถึงชรามรณะ 

 

ในปุพพันตภวจักรท่ีมีองค  ๗  นั้น  มุงหมายเอาแตเฉพาะองคท่ีปรากฏออกหนา   
แตในขณะท่ีองค  ๗  หมุนเวียนอยูนั้น   ตัณหา  อุปาทาน  กัมมภวะ  ชาติ     

ชรามรณะ   องคท้ัง  ๕  เหลานี้  (ท่ีเปนอปรันตภวจักร)  ก็หมุนตามไปดวย 
 

 

ปุพพนัตภวจกัร อปรนัตภวจกัร 



๒๖ 

ในอปรันตภวจักรท่ีมีองค  ๕ นั้น  มุงหมายเอาแตเฉพาะองคท่ีปรากฏออกหนาชนเดียวกัน   
แตในขณะท่ีองค  ๕  หมุนเวียนอยูนั้น   อวิชชา  สังขาร  วิญญาณ  นามรูป  สฬายตนะ   

   ผัสสะ  เวทนา   องคท้ัง  ๗  เหลานี้  (ท่ีเปนปุพพันตภวจักร)  ก็หมุนตามไปดวย 
 

๖๕.  จงอธิบายในเหตทีุ�ทาํให้วฏัฏะทั �ง  ๓  ขาดลง                       (43,  47) ………. หนา 165)   

ตอบ ตามธรรมดาตนไมยอมงอกงามเจริญไดตองอาศัยรากแกว   ถารากแกวถูกทําลายเสียแลว
ตนไมนั้นก็จะเกิดอาการอับเฉาลงทันที  และผลสุดทายก็ตาย   ขอนี้ฉันใด   

รูปนาม  คือ สัตวท้ังหลายท่ีเจริญอยูในสังสารวัฏโดยไมมีท่ีสิ้นสุดนั้น  ก็เพราะอํานาจแหง 
อวิชชาและตัณหา  เมื่อใดอวิชชาและตัณหาท้ัง ๒ นี้  ถูกทําลายลงดวยอํานาจแหงอรหัตตมรรค 
แลว  ความเจริญของรูปนาม  อันไดแกการเวียนวายของสัตวท้ังหลายนั้น  ก็เปนอันสิ้นสุดลง   

ดังนั้น  พระอนุรุทธาจารยจึงแสดงวา  “เตสเมว  จ  มูลานํ  นิโรเธน  นิรุชฺฌต”ิ   
ซึ่งแปลวา  เมือ่วัฏฏมูลท้ัง ๒  นั้น  ดับสิ้นลงไมมีเหลือ  ดวยอํานาจแหงอรหัตตมรรคแลว 
การหมุนเวียนแหงปฏิจจสมุปบาท  คือวัฏฏะท้ัง ๓  ก็ยอมดับลงทันที 
 

  
1 2 3 4 5 6 7 8 9 10 11 12 

อวิชชา  สังขาร วิญญาณ  นามรูป สฬายตนะ  ผัสสะ เวทนา  ตัณหา อุปาทาน  กัม อุปะ ชาต ิ ชรามรณะ 

สมุทยสัจจะ ทุกขสัจจะ สมุทยสัจจะ ทุกขสัจจะ 
  

.........................................................................................................................................................................................................................................................................  
 

๖๖. จงจาํแนกองคป์ฏิจจสมปุปาทโดยสจัจะ  (ตามอภิธรรมภาชนียนัย)         (50) 

ตอบ จําแนกองคปฏิจจสมุปปาทโดยสัจจะ  ดังนี ้                                             (หนา 172) 

 อวิชชา  สังขาร     จัดเปน  สมุทยสัจจะ 
 วิญญาณ  นามรูป  สฬายตนะ  ผัสสะ  เวทนา จัดเปน  ทุกขสัจจะ 

 ตัณหา  อุปทาน  กัมมภวะ      จัดเปน  สมุทยสัจจะ 
 อุปปตติภวะ  ชาติ  ชรามรณะ   จัดเปน  ทุกขสัจจะ 
 

๖๗.  การที�พระอานนทเ์ถระ   เข้าใจในปฏิจจสมปุบาทชดัเจนถี�ถ้วนนั�น 

  เพราะอาศยัเหตอุย่างไรบา้ง                  (37)...............หนา 179)        

ตอบ การท่ีพระอานนทเถระเขาใจในปฏิจจสมุปบาทชัดเจนถี่ถวนนั้น    

เพราะอาศัยเหตุ  ๔  อยาง  คือ 
๑.  อุปฏฐกอธิกาโร   เปนผูท่ีเคยสรางทาน  ศีล  ภาวนา  แลวปรารถนาเปนพุทธอุปฏฐาก 
๒.  อนฺเตวาสิโก   ไดเปนผูท่ีใกลชิดกับพระบรมศาสดา 

๓.  โสตาปนฺโน   ไดสําเร็จพระโสดาบัน   
๔.  พหุสฺสุตธโร   เปนผูมีพหูสูตมากที่สุด 



๒๗ 

๖๘.  การแสดงปฏิจจสมปุบาทธรรมของพระสมัมาสมัพทุธเจ้า   มีอยู่  ๒  นัยนั�น   

คืออะไรบา้ง   ต่างกนัอย่างไร                                           (53)………. หนา 180)  

ตอบ การแสดงปฏิจจสมุปบาทธรรมของพระสัมมาสัมพุทธเจา   มีอยู  ๒  นัย   คือ  
สุตตันตภาชนียนัย  และอภิธรรมภาชนียนัย 

 การแสดงโดยสุตตันตภาชนียนัย  ไดแสดงถึงความเปนไปแหงปฏิจจสมุปบาท   
ในจิตหลาย ๆ  ดวง   ช่ือวา  นานาจิตตักขณิกปฏิจจสมุปบาท 
 สวนการแสดงโดยอภิธรรมภาชนียนัย  ไดแสดงถึงความเปนเปนไปแหงปฏจิจสมุปบาท 

ในจิตดวงหนึ่ง ๆ   ช่ือวา  เอกจิตตักขณิกปฏิจจสมุปบาท 
 

๖๙. อภิธมัมภาชนียนัย  ในจิต ๘๙   เจตสิก ๕๒                (58) 

แบง่เป็นกี�พวก   คืออะไรบา้ง         (หนา 180) 

ตอบ อภิธัมมภาชนียนัยในจิต ๘๙  เจตสิก ๕๒   แบงออกเปน  ๓ พวก  คือ  

๑. อกุศลบท     ๒. กุศลบท     ๓. อพยากตบท 
 

๗๐.  การแสดงปฏิจจสมปุบาทโดยสตุตนัตภาชนียนัย  และอภิธรรมภาชนียนัยนั�น     

ต่างกนัอย่างไร   และในอภิธรรมภาชนียนัยนั�น   แบง่การแสดงออกเป็นกี�พวก    

คืออะไรบา้ง                                                 (44,  47,  51,  52,  58)………. หนา 180) 

ตอบ  การแสดงโดยสุตตันตภาชนียนัย  ไดแสดงถึงความเปนไปแหงปฏิจจสมุปบาท 
ในจิตหลาย ๆ  ดวง   ช่ือวา  นานาจิตตักขณิกปฏิจจสมุปบาท    

สวนการแสดงโดยอภิธรรมภาชนียนัยนั้น  ไดแสดงถึงความเปนไปแหงปฏจิจสมุปบาท 

ในจิตดวงหนึ่ง ๆ   ช่ือวา  เอกจิตตักขณิกปฏิจจสมุปบาท       
ในอภิธรรมภาชนียนัย   แบงการแสดงออกเปน  ๓  พวก  คือ 
          ๑. อกุศลบท     ๒. กุศลบท      ๓. อัพยากตบท 
 

๗๑.  จงแปลปฏิจจสมปุบาทโดยอภิธรรมภาชนียนัย   ในจิตตปุบาททั �งหมด   ดงันี�                                 

 วิฺญาณปจฺจยา   นามํ    นามปจฺจยา   ฉฏฐายตนํ    ฉฏฐายตนปจฺจยา   ผสฺโส   

ผสฺสปจฺจยา   เวทนา                                                        (55)………. หนา 180) 

ตอบ แปลดังนี้  

เพราะจิต ๘๙  เปนเหตุ   เจตสิกขันธ ๓  ท่ีประกอบกับจิต ๘๙  จึงเกิดข้ึน 
 เพราะเจตสิกขันธ ๓  ท่ีประกอบกับจิต ๘๙  เปนเหตุ   มนายตนะคือจิต ๘๙  จึงเกิดข้ึน  

เพราะมนายตนะคือจิต ๘๙  เปนเหตุ   ผัสสะท่ีประกอบกับจิต  ๘๙  จึงเกิดข้ึน  

เพราะผัสสะท่ีประกอบกับจิต ๘๙  เปนเหต ุ เวทนาท่ีประกอบกับจติ ๘๙  จึงเกิดข้ึน 
 

 



๒๘ 

ทิฏฐิคตสมัปยุตตจิต  4   เจตสิก  21    
1 2 3 4 5 6 7 8 9 10 11 12 

อวิชชา สังขาร วิญญาณ นาม ฉัฏฐายตนะ ผัสสะ เวทนา ตัณหา อุปาทาน ภวะ ชาต ิ ชรามรณะ 
   นามรูป สฬายตนะ        

  

......................................................................................................................................................................................................................................................................... 
 

๗๒. จงแสดงถึงความเป็นไปแห่งปฏิจจสมปุบาท   เฉพาะภาษาไทย   

ในทิฏฐิคตสมัปยตุตจิต   เฉพาะคู่ที�  ๑   และคู่สดุท้าย        (49,  54) 

พร้อมทั �งบทสดุท้าย   มาด ู                                                  (หนา 181) 

ตอบ คูท่ี ๑   เพราะอวิชชาเปนเหตุ   อปุญญาภิสังขาร  คือทิฏฐิคตสัมปยุตตอกุศลเจตนา   

         ท่ีเปนไปพรอมดวยอวิชชา  จึงเกิดข้ึน 
คูสุดทาย    เพราะนามชาติ   คืออาการท่ีเกิดข้ึน  ของทิฏฐิคตสัมปยุตตจิตตุปบาท  เปนเหตุ   
   นามชรา  นามมรณะ  คือขณะตั้งและขณะดับ  ของทิฏฐิคตสัมปยุตตจิตตปุบาท   

จึงเกิดข้ึน 
บทสุดทาย  ความเกิดข้ึนแหงกองทุกขแท ๆ  ท้ังปวงนี้  เพราะอาศัยปจจัยตาง ๆ   
    มีอวิชชาเปนตน  ดังท่ีไดกลาวมาแลวนี ้
 

๗๓. จงแสดงความเป็นไปแห่งปฏิจจสมปุบาท   เฉพาะภาษาไทย   

  ในทิฏฐิคตสมัปยตุตจิต   ตั �งแต่  อวิชชา  เป็นต้นจนถึง  ผสัสะ               (37) 

  และบทสดุท้าย   มี  เอวเมตสสฺ  เป็นต้นไปจนจบ   มาด ู     (หนา 181)        

ตอบ แสดงความเปนไปแหงปฏิจจสมุปบาท 

      เพราะอวิชชาเปนเหตุ   อปุญญาภิสังขาร  คือทิฏฐิคตสัมปยุตตอกุศลเจตนา   
        ท่ีเปนไปพรอมดวยอวิชชานั้น   จึงเกิดข้ึน 

เพราะอปุญญาภิสังขาร  คือทิฏฐิคตสัมปยุตตอกุศลเจตนา  เปนเหต ุ

ทิฏฐิคตสัมปยุตตจิต จึงเกิดข้ึน 
เพราะทิฏฐิคตสัมปยุตตจติ   เปนเหต ุ

เจตสิกขันธ  ๓  ท่ีประกอบกับทิฏฐิคตสัมปยุตตจิตนั้น ๆ   จึงเกิดข้ึน 
เพราะเจตสิกขันธ  ๓  ท่ีประกอบกับทิฏฐิคตสัมปยุตตจิต  เปนเหต ุ

มนายตนะ  คือทิฏฐิคตสมัปยุตตจิต   จึงเกิดข้ึน 

เพราะมนายตนะ  คือทิฏฐิคตสัมปยุตตจติ  เปนเหตุ 
มโนสัมผัสสะ  ท่ีประกอบกับทิฏฐิคตสัมปยุตตจิต   จึงเกิดข้ึน  

    ความเกิดข้ึนแหงกองทุกขแท ๆ  ท้ังปวงนี้  เพราะอาศัยปจจัยตาง ๆ   

   มีอวิชชาเปนตน  ดังท่ีไดกลาวมาแลวนี ้
  

 



๒๙ 

ทิฏฐิคตวิปปยตุตจิต  4   เจตสิก  21   
1 2 3 4 5 6 7 8 9 10 11 12 

อวิชชา สังขาร วิญญาณ นาม ฉัฏฐายตนะ ผัสสะ เวทนา ตัณหา อธิโมกข ภวะ ชาต ิ ชรามรณะ 

   นามรูป สฬายตนะ    อุปาทาน    
   

......................................................................................................................................................................................................................................................................... 
 

๗๔.  จงแสดงความเป็นไปของปฏิจจสมปุบาท   ในทิฏฐิคตวิปปยตุตจิต ๔  เจตสิก ๒๑   

เฉพาะภาษาไทย   (เวน ๓ องค  คือ  ฉัฏฐายตนะ  ผัสสะ  เวทนา)     (57)…….หนา 181) 

ตอบ   เพราะอวิชชาเปนเหตุ   อปุญญาภิสังขาร  คือทิฏฐิคตวิปปยุตตอกุศลเจตนา  

ท่ีเปนไปพรอมดวยอวิชชานั้น   จึงเกิดข้ึน 
  เพราะอปุญญาภิสังขาร  คือทิฏฐิคตวิปปยุตตอกุศลเจตนา  เปนเหต ุ  

ทิฏฐิคตวิปปยุตตจิต  จึงเกิดข้ึน            

เพราะทิฏฐิคตวิปปยุตตจติ  เปนเหตุ    
เจตสิกขันธ ๓  ท่ีประกอบกับทิฏฐิคตวิปปยุตตจิต   จึงเกิดข้ึน  

  เพราะตัณหา  ท่ีประกอบกับทิฏฐิคตวิปปยุตตจติ  เปนเหตุ  

อธิโมกข  ท่ีประกอบกับทิฏฐิคตวิปปยุตตจิต   จึงเกิดข้ึน 
  เพราะอธิโมกข  ท่ีประกอบกับทิฏฐิคตวิปปยุตตจติ  เปนเหตุ   

ภวะ  คือทิฏฐิคตวิปปยุตตจิตตุปบาท (เวนอธิโมกข)   จึงเกิดข้ึน 

เพราะภวะ  คือทิฏฐิคตวิปปยุตตจิตตุปบาท (เวนอธิโมกข)   เปนเหตุ   
นามชาติ  คืออาการท่ีเกิดข้ึน  ของทิฏฐิคตวิปปยุตตจิตตุปบาท   จึงเกิดข้ึน 

เพราะนามชาติ  คืออาการท่ีเกิดข้ึน  ของทิฏฐิคตวิปปยุตตจิตตุปบาท   เปนเหตุ   

นามชรา  นามมรณะ  คือขณะตั้งและขณะดับ  ของทิฏฐิคตวิปปยุตตจิตตปุบาท   จึงเกิดข้ึน 
  ความเกิดข้ึนแหงกองทุกขแท ๆ ท้ังปวงนี้  เพราะอาศัยปจจัยตาง ๆ  มีอวิชชา 

  เปนตน   ดังท่ีไดกลาวมาแลวนี ้
 

๗๕. ในการที�อภิธรรมภาชนียนัย  พระพทุธองคไ์ม่ทรงแสดงโสกะ  ปริเทวะ เป็นต้น 

ซึ�งเป็นผลของชาตินั�น   เพราะเหตไุร                                (35,  55)………. หนา 182)                                 

ตอบ ในการท่ีอภิธรรมภาชนียนัย  พระพุทธองคไมทรงแสดงโสกะ  ปริเทวะ  เปนตน 
ซึ่งเปนผลของชาตินั้น   เพราะในจิตตักขณะดวงหนึ่ง ๆ นั้น   โสกะ  ปริเทวะ เปนตนเหลานี้  
ยอมเกิดข้ึนไมได   และอีกประการหนึ่ง  โสกะ  ปริเทวะ เปนตนเหลานี้   ก็ไมไดเกิดในภูมิท่ัวไป  

เชน  ในรูปภูมิ  อรปูภูมิ   ดวยเหตุนี้  พระพุทธองคจึงไมทรงแสดงโสกะ  ปริเทวะ เปนตน 
ใหเปนผลของชาติ 
 

 

 

 



๓๐ 

๗๖.     จงแสดงความเป็นไปของปฏิจจสมปุบาทในโลกตุตรกศุลจิตมา  ๓  คู่  

คือ  คู่ที� ๑   คู่ที� ๒   และคู่สดุท้าย   พร้อมด้วยบทสดุท้าย            (43,  45,  48,  51)   

ทั �งที�เป็นบาลีและคาํแปล                                                       (59,  60)………. หนา 183)  

ตอบ แสดงเปนบาลี  ดังนี้  (ความเปนไปของปฏิจจสมปุบาทในโลกุตตรกุศลจิต  ๓  คู  
คือ  คูท่ี ๑   คูท่ี ๒   และคูสุดทาย   พรอมดวยบทสุดทาย  คือ)  

 กุสลมูลปจฺจยา  สงฺขาโร  สงฺขารปจฺจยา  วิฺญาณ ํ ฯลฯ  ชาติปจฺจยา  ชรามรณํ  
เอวเมเตสํ  ธมฺมานํ  สมทุโย  โหติ 

แปล เพราะกุศลมูล ๓  เปนเหตุ   ปุญญาภิสังขาร  คือโลกุตตรกุศลเจตนา 

ท่ีเปนไปพรอมดวยกุศลมูล ๓   จึงเกิดข้ึน 
เพราะปุญญาภิสังขาร  คือโลกุตตรกุศลเจตนา  เปนเหตุ   โลกุตตรกุศลจิต  จึงเกิดข้ึน  
เพราะนามชาต ิ คืออาการท่ีเกิดข้ึน  ของโลกุตตรกุศลจติตุปบาท   เปนเหตุ   

นามชรา  นามมรณะ  คือขณะตั้งและขณะดับ  ของโลกุตตรกุศลจิตตุปบาท   จึงเกิดข้ึน  
ความเกิดข้ึนของโลกุตตรกุศลธรรม   ยอมเปนไปดังนี้ 

 

๗๗.  จงแสดงความเป็นไปของปฏิจจสมปุบาท  ในทวิปัญจวิญญาณจิต  ๑๐   

เฉพาะที�เป็นภาษาบาลี                      (41)...............หนา 185)        

ตอบ  แสดงความเปนไปของปฏิจจสมุปบาท  ในทวิปญจวิญญาณจิต  ๑๐  ดังนี้ 

สงฺขารปจฺจยา  วิฺญาณํ วิฺญาณปจฺจยา  นาม ํ   นามปจฺจยา  ฉฏฐายตนํ  
ฉฏฐายตนปจฺจยา  ผสฺโส ผสฺสปจฺจยา  เวทนา       เวทนาปจฺจยา   ภโว 
ภวปจฺจยา  ชาติ       ชาติปจฺจยา  ชรามรณํ      

เอวเมตสฺส  เกวลสสฺ  ทุกฺขกฺขนฺธสฺส  สมุทโย  โหติ 
     

๗๘. สงฺขารปจฺจยา  วิฺญาณ ํ  และ   ชาติปจฺจยา  ชรามรณํ    เอวเมตสฺส  เกวลสฺส   

   ทุกฺขกฺขนฺธสฺส  สมุทโย  โหติ     ที�ยกมาจากทวิปัญจวิญญาณจิต  ๑๐  นั �น 

แปลว่าอย่างไร                      (41)...............หนา 185)    

ตอบ แปลวา  เพราะปุญญาภิสังขาร  อปุญญาภิสังขาร   คือมหากุศลเจตนา ๘   
อกุศลเจตนา ๑๒  เปนเหตุ   ทวิปญจวิญญาณจิต  ๑๐  จึงเกิดข้ึน 

และ  เพราะนามชาติ  คืออาการท่ีเกิดข้ึน  ของทวิปญจวิญญาณจิตตุปบาท   เปนเหตุ   

นามชรา  นามมรณะ  คือขณะตั้งและขณะดับ  ของทวิปญจวิญญาณจิตตุปบาท   จึงเกิดข้ึน 
ความเกิดข้ึนแหงกองทุกขแท ๆ  ท้ังปวงนี้  เพราะอาศัยปจจัยตาง ๆ   

มีปุญญาภิสังขาร  อปุญญาภิสังขารเปนตน  ดังท่ีไดกลาวมาแลวนี้ 
 

 

 

 



๓๑ 

๗๙.  จงแปลเป็นไทยในปฏิจจสมปุบาท   โดยอภิธรรมภาชนียนัย   

เฉพาะในทวิปัญจวิญญาณจิต  ๑๐  ดงัต่อไปนี�        (36)...............หนา 185)        

     ก.   สงฺขารปจฺจยา  วิฺญาณ,ํ    วิฺญาณปจฺจยา  นาม ํฯ 
     ข.   ภวปจฺจยา  ชาต,ิ    ชาติปจฺจยา  ชรามรณ,ํ     

      เอวเมตสฺส  เกวลสสฺ  ทุกฺขกฺขนฺธสฺส  สมุทโย  โหติ ฯ     
ตอบ แปลเปนไทย   ดังนี้   

(ก)    เพราะปุญญาภิสังขาร  อปุญญาภิสังขาร  คือมหากุศลเจตนา ๘   

   อกุศลเจตนา ๑๒  เปนเหตุ   ทวิปญจวิญญาณจิต  ๑๐  จึงเกิดข้ึน 
เพราะทวิปญจวิญญาณจิต  ๑๐  เปนเหต ุ

เจตสิกขันธ  ๓  ท่ีประกอบกับทวิปญจวิญญาณจิต  ๑๐   จึงเกิดข้ึน 
 

(ข) เพราะภวะ  คือทวิปญจวิญญาณจิตตุปบาท (เวนเวทนา)  เปนเหต ุ

นามชาติ  คืออาการท่ีเกิดข้ึน  ของทวิปญจวิญญาณจิตตุปบาท  จึงเกิดข้ึน 
เพราะนามชาติ  คืออาการท่ีเกิดข้ึน  ของทวิปญจวิญญาณจิตตุปบาท   เปนเหตุ   

นามชรา  นามมรณะ  คือขณะตั้งและขณะดับ  ของทวิปญจวิญญาณจิตตุปบาท   จึงเกิดข้ึน 

ความเกิดข้ึนแหงกองทุกขแท ๆ  ท้ังปวงนี้  เพราะอาศัยปจจัยตาง ๆ   
มปีุญญาภิสังขาร  อปุญญาภิสังขารเปนตน  ดังท่ีไดกลาวมาแลวนี้ 

 

๘๐.  จงแสดงถึงความเป็นไปแห่งปฏิจจสมปุบาท   ในอภิธรรมภาชนียนัย  

เฉพาะภาษาไทย   ในมหากศุลญาณสมัปยตุตจิต  ๔   ดงัมีพระบาลีดงันี�     

ภวปจฺจยา  ชาติ   ชาติปจฺจยา   ชรามรณํ   เอวเมตสฺส   เกวลสสฺ      

ทุกฺขกฺขนฺธสฺส   สมุทโย   โหต ิ                                          (53)………. หนา 184) 

ตอบ แสดงความเปนไปแหงปฏิจจสมุปบาท  ในมหากุศลญาณสัมปยุตตจิต ๔  ดังนี้ 

 เพราะภวะ  คือ  มหากุศลญาณสัมปยุตตจิตตุปบาท (เวนอธิโมกข)   เปนเหตุ   
นามชาติ   คืออาการท่ีเกิดข้ึน  ของมหากุศลญาณสัมปยุตตจิตตุปบาท   จึงเกิดข้ึน 
 เพราะนามชาติ  คืออาการท่ีเกิดข้ึน  ของมหากุศลญาณสัมปยุตตจิตตุปบาท   เปนเหตุ   

นามชรา  นามมรณะ  คือขณะตั้งและขณะดับ  ของมหากุศลญาณสัมปยุตตจิตตุปบาท   จึงเกิดข้ึน 
 ความเกิดข้ึนแหงกองทุกขแท ๆ ท้ังปวงนี้   เพราะอาศัยปจจัยตาง ๆ  มีกุศลมูลเปนตน 
ดังท่ีไดกลาวมาแลวนี้ 
 

 

 

 

 

 

 



๓๒ 

๘๑. ในวิจิกิจฉาสมัปยตุตจิตตปุบาท  และในอรปูาวจรกศุลจิตตปุบาท          (58) 

  ทั �งสองบทนี�   มีองคป์ฏิจจสมปุบาทกี�องค ์  คืออะไรบา้ง                 (หนา 181,  183) 

ตอบ   ในวิจิกิจฉาสัมปยุตตจิตตปุบาท  มีองคปฏิจจสมุปบาท ๑๑  คือ   

๑. อวิชชา   ๒. สังขาร    ๓. วิญญาณ    ๔. นาม   ๕. ฉัฏฐายตนะ    
๖. ผัสสะ    ๗. เวทนา     ๘. วิจิกิจฉา    ๙. ภวะ    ๑๐. ชาติ    
๑๑. ชรามรณะ 

อรูปาวจรกุศลจิตตุปบาท   มีองคปฏิจจสมุปบาท ๑๒  คือ  
๑. กุศลมูล  ๒. สังขาร  ๓. วิญญาณ  ๔. นาม 

 ๕. ฉัฏฐายตนะ ๖. ผัสสะ  ๗. เวทนา  ๘. ปสาทะ 

 ๙. อธิโมกข  ๑๐. ภวะ  ๑๑. ชาติ  ๑๒. ชรามรณะ 
 

๘๒. ในกศุลบททั �งหมด  แสดงองคป์ฏิจจสมปุบาทได้กี�องค ์  

คืออะไรบา้ง  (ใหแสดงเฉพาะองค)                         (53)………. หนา 183) 

ตอบ ในกุศลบทท้ังหมด  มีการแสดงองคปฏิจจสมุปบาท  ได  ๑๒  องค  ดังนี ้
 ๑. กุศลมูล  ๒. สังขาร  ๓. วิญญาณ  ๔. นาม 

 ๕. ฉัฏฐายตนะ ๖. ผัสสะ  ๗. เวทนา  ๘. ปสาทะ 
 ๙. อธิโมกข  ๑๐. ภวะ  ๑๑. ชาติ  ๑๒. ชรามรณะ 
 

๘๓. ในมหากศุลญาณสมัปยตุตจิตตปุบาท  ๔  นั �น    ความเป็นไปของ 

องคป์ฏิจจสมปุบาท   มีจาํนวนเท่าไร   คืออะไรบา้ง                (49,  50,  54) 

(ใหแสดงเฉพาะองค)                                                                        (หนา 183) 

ตอบ ในมหากุศลญาณสัมปยุตตจิตตุปบาท ๔  นั้น  ความเปนไปขององคปฏิจจสมุปบาท   

มีจํานวน  ๑๒   คือ 
๑. กุศลมูล  ๓      ๒. สังขาร         ๓. วิญญาณ      ๔. นาม      
๕. ฉัฏฐายตนะ      ๖. ผัสสะ    ๗. เวทนา       ๘. ปสาทะ    

๙. อธิโมกข      ๑๐. ภวะ         ๑๑. ชาติ       ๑๒. ชรามรณะ 
 

๘๔. จงแสดงความเป็นไปของปฏิจจสมปุบาทในโลกตุตรวิปากจิต ๔  เจตสิก ๓๖  นั �น 

ว่ามีองคป์ฏิจจสมปุบาทกี�องค ์  คืออะไรบา้ง              (46,  60)………..หนา 183) 

ตอบ  โลกุตตรวิปากจิต ๔   เจตสิก ๓๖  นั้น   มีองคปฏิจจสมุปบาท ๑๑ องค  คือ 
๑. สังขาร   ๒. วิญญาณ     ๓. นาม   ๔. ฉัฏฐายตนะ   

๕. ผัสสะ   ๖. เวทนา   ๗. ปสาทะ   ๘. อธิโมกข     
๙. ภวะ   ๑๐. ชาติ   ๑๑. ชรามรณะ 

 



๓๓ 

ทวิปัญจวิญญาณจิต  10   สพัพ. เจตสิก  7       
 1 2 3 4 5 6   7 8 9 

 สังขาร วิญญาณ นาม ฉัฏฐายตนะ ผัสสะ เวทนา   ภวะ ชาต ิ ชรามรณะ 

อวิชชา   นามรูป สฬายตนะ   ตัณหา อุปาทาน    
   

......................................................................................................................................................................................................................................................................... 
 

๘๕. จงแสดงความเป็นไปของปฏิจจสมปุบาท   ที�เป็นไปทางตา  (จักขุวิญญาณ)   

  เมื�อว่าโดยองคแ์ล้ว   มีเท่าไร   คืออะไรบา้ง                        (48,  53)………. หนา 185) 

ตอบ ปฏิจจสมุปบาทท่ีเปนไปทางตา  (จักขุวิญญาณ)  เมื่อวาโดยองคแลว  มี ๙ องค  คือ 

๑. สังขาร    ๒. วิญญาณ    ๓. นาม   
๔. ฉัฏฐายตนะ   ๕. ผัสสะ    ๖. เวทนา   
๗. ภวะ    ๘. ชาติ    ๙. ชรามรณะ 

 

๘๖.    ในทวิปัญจวิญญาณจิต  ๑๐   สพัพจิตตสาธารณเจตสิก  ๗  ดวงนั�น         

มีองคป์ฏิจจสมปุบาทกี�องค ์   คืออะไรบา้ง           (44,  47,  52)………. หนา 185)   

ตอบ ในทวิปญจวิญญาณจิต  ๑๐  สัพพจิตตสาธารณเจตสิก  ๗  ดวงนั้น  
   มีองคปฏิจจสมุปบาท  ๙  องค  คือ 

๑. สังขาร       ๒. วิญญาณ          ๓. นาม      
๔. ฉัฏฐายตนะ     ๕. ผัสสะ      ๖. เวทนา       
๗. ภวะ          ๘. ชาติ      ๙. ชรามรณะ 

  

๘๗.    อพัยากตบท    ได้แสดงถึงความเป็นไปแห่งปฏิจจสมปุบาทในจิต             (52) 

   พร้อมด้วยเจตสิก   กี�ดวง    คืออะไรบา้ง                                            (หนา 185) 

ตอบ   อัพยากตบท   ไดแสดงถึงความเปนไปแหงปฏิจจสมุปบาทในจิต  ๕๖  ดวง        
       คือ  วิปากจิต  ๓๖   กิริยาจิต  ๒๐   เจตสิก  ๓๘ 
 

 

 

......................................................................................................................................................................................................................... 
 

 

  

  

 

 

 

 

 

 



๓๔ 

๑. อกศุลบท 
 

 

๑.  ทิฏฐิคตสัมปยุตตจิต  ๔   เจตสิก  ๒๑    
1 2 3 4 5 6 7 8 9 10 11 12 

อวิชชา สังขาร วิญญาณ นาม ฉัฏฐายตนะ ผัสสะ เวทนา ตัณหา อุปาทาน ภวะ ชาต ิ ชรามรณะ 
   นามรูป สฬายตนะ        

  

 

๒.  ทิฏฐิคตวิปปยุตตจิต  ๔   เจตสิก  ๒๑   
1 2 3 4 5 6 7 8 9 10 11 12 

อวิชชา สังขาร วิญญาณ นาม ฉัฏฐายตนะ ผัสสะ เวทนา ตัณหา อธิโมกข ภวะ ชาต ิ ชรามรณะ 

   นามรูป สฬายตนะ    อุปาทาน    

  

 

๓.  โทสมูลจิต  ๒   เจตสิก  ๒๒   
1 2 3 4 5 6 7 8 9 10 11 12 

อวิชชา สังขาร วิญญาณ นาม ฉัฏฐายตนะ ผัสสะ เวทนา ปฏิฆะ อธิโมกข ภวะ ชาต ิ ชรามรณะ 
   นามรูป สฬายตนะ   ตัณหา อุปาทาน    

  

 

๔.  วิจิกิจฉาสัมปยุตตจิต  ๑   เจตสิก  ๑๕ 
1 2 3 4 5 6 7 8   9 10 11 

อวิชชา สังขาร วิญญาณ นาม ฉัฏฐายตนะ ผัสสะ เวทนา วิจิกิจฉา  ภวะ ชาต ิ ชรามรณะ 
   นามรูป สฬายตนะ   ตัณหา อุปาทาน    

  

 

๕.  อุทธัจจสัมปยุตตจิต  ๑   เจตสิก  ๑๕   
1 2 3 4 5 6 7 8 9 10 11 12 

อวิชชา สังขาร วิญญาณ นาม ฉัฏฐายตนะ ผัสสะ เวทนา อุทธัจจะ อธิโมกข ภวะ ชาต ิ ชรามรณะ 
   นามรูป สฬายตนะ   ตัณหา อุปาทาน    

.. 

 

 

 

 

 

 



๓๕ 

๒. กศุลบท 

 

 

๑.  มหากุศลญาณสัมปยุตตจิต  ๔   เจตสิก  ๓๘ 
๒.  มหากุศลญาณวิปปยุตตจิต  ๔   เจตสิก  ๓๗    

๓.  รูปาวจรกุศลจิต  ๕     เจตสิก  ๓๕    
๔.  อรูปาวจรกุศลจิต  ๔   เจตสิก  ๓๐    
๕.  โลกุตตรกุศลจิต  ๔    เจตสิก  ๓๖ 

     
1 2 3 4 5 6 7 8 9 10 11 12 

กุศลมูล สังขาร วิญญาณ นาม ฉัฏฐายตนะ ผัสสะ เวทนา ปสาทะ อธิโมกข ภวะ ชาต ิ ชรามรณะ 

อวิชชา   นามรูป สฬายตนะ   ตัณหา อุปาทาน    

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



๓๖ 

๓. อพยากตบท 
 

 

๑.  ทวิปญจวิญญาณจิต  ๑๐   สัพพ. เจตสิก  ๗  
      

 1 2 3 4 5 6   7 8 9 

 สังขาร วิญญาณ นาม ฉัฏฐายตนะ ผัสสะ เวทนา   ภวะ ชาต ิ ชรามรณะ 

อวิชชา   นามรูป สฬายตนะ   ตัณหา อุปาทาน    

  

 

๒.  สัมปฏิจฉนจิต  ๒    อัญญ. เจตสิก  ๑๐ 
๓.  สันตีรณจิต  ๓       อัญญ. เจตสิก  ๑๑       
๔.  อาวัชชนจิต  ๒      อัญญ. เจตสิก  ๑๑       

๕.  หสิตุปปาทจิต  ๑    เจตสิก  ๑๒       
   

 1 2 3 4 5 6  7 8 9 10 

 สังขาร วิญญาณ นาม ฉัฏฐายตนะ ผัสสะ เวทนา  อธิโมกข  ภวะ ชาต ิ ชรามรณะ 

อวิชชา   นามรูป สฬายตนะ   ตัณหา อุปาทาน    

  

  

๖.  มหาวิบากญาณสัมปยุตตจิต  ๔   เจตสิก  ๓๓ 
๗.  มหาวิบากญาณวิปปยุตตจิต  ๔  เจตสิก  ๓๒       
๘.  รูปาวจรวิปากจิต  ๕     เจตสิก  ๓๕       

๙.  อรูปาวจรวิปากจิต  ๔   เจตสิก  ๓๐       
๑๐.  โลกุตตรวิปากจิต  ๔  เจตสิก  ๓๖       
๑๑.  มหากิริยาญาณสัมปยุตตจิต  ๔   เจตสิก  ๓๕       

๑๒.  มหากิริยาญาณวิปปยุตตจิต  ๔   เจตสิก  ๓๔       
๑๓.  รูปาวจรกิริยาจิต  ๕     เจตสิก  ๓๕       

๑๔.  อรูปาวจรกิริยาจิต  ๔   เจตสิก  ๓๐       
    

 1 2 3 4 5 6 7 8 9 10 11 

 สังขาร วิญญาณ นาม ฉัฏฐายตนะ ผัสสะ เวทนา ปสาทะ อธิโมกข  ภวะ ชาต ิ ชรามรณะ 

อวิชชา   นามรูป สฬายตนะ   ตัณหา อุปาทาน    

  

 

 

 

 



๓๗ 

ปัฏฐาน 
 
......................................................................................................................................................................................................................... 
 

๘๘. ให้แสดงชื�อปัจจยั   พร้อมด้วยคาํแปลมาตามลาํดบั  ๕ ปัจจยั           (44)   

ตอบ แสดงช่ือปจจัยพรอมดวยคําแปลตามลําดับ  ๕  ปจจัย  ดังนี้               (หนา 188) 

 ๑.  เหตุปจจโย      ธรรมท่ีชวยอุปการะ  โดยความเปนเหต ุ

 ๒.  อารัมมณปจจโย      ธรรมท่ีชวยอุปการะ  โดยความเปนอารมณ 
 ๓.  อธิปติปจจโย       ธรรมท่ีชวยอุปการะ  โดยความเปนอธิบดี 

๔.  อนันตรปจจโย      ธรรมท่ีชวยอุปการะ  โดยความติดตอกันไมมีระหวางคั่น 
 ๕.  สมนันตรปจจโย      ธรรมท่ีชวยอุปการะ  โดยความติดตอกันไมมีระหวางคั่นทีเดียว 
 

๘๙. ให้แสดงความหมายของปัจจยั   ดงัต่อไปนี�             (46)………. หนา 188) 

อปุนิสสฺยปจจฺโย   ปเุรชาตปจจฺโย        

ปจฉฺาชาตปจจฺโย    กมมฺปจจฺโย      วิปากปจจฺโย 

ตอบ แสดงความหมายของปจจัย  ดังนี้ 
อุปนิสฺสยปจฺจโย ธรรมท่ีชวยอุปการะ  โดยความเปนท่ีอาศัยท่ีมีกําลังมาก 
ปุเรชาตปจฺจโย ธรรมท่ีชวยอุปการะ  โดยความเกิดกอน 

ปจฺฉาชาตปจฺจโย     ธรรมท่ีชวยอุปการะ  โดยความเกิดทีหลัง 
กมฺมปจฺจโย     ธรรมท่ีชวยอุปการะ  โดยความปรุงแตงเพ่ือใหกิจตางๆ สําเร็จลง 
วิปากปจฺจโย  ธรรมท่ีชวยอุปการะ  โดยความเปนวิบาก  

      คือ เขาถึงความสุกและหมดกําลังลง 
 

๙๐.  ให้แสดงความหมายของปัจจยั   ดงัต่อไปนี�                  (48)………. หนา 189) 

๑. วิปปฺยตุตฺปจจฺโย  ๒. อตถิฺปจจฺโย       

๓. นตถิฺปจจฺโย  ๔. วิคตปจจฺโย  ๕. อวิคตปจจฺโย  

ตอบ แสดงความหมายของปจจัยดังตอไปนี้ 
๑. วิปฺปยุตฺตปจฺจโย หมายความวา    ธรรมท่ีชวยอุปการะ  โดยความเปนผูไมประกอบ 
๒. อตฺถิปจฺจโย หมายความวา    ธรรมท่ีชวยอุปการะ  โดยความเปนผูยังมีอยู 

๓. นตฺถิปจฺจโย หมายความวา    ธรรมท่ีชวยอุปการะ  โดยความเปนผูไมม ี
๔. วิคตปจฺจโย  หมายความวา    ธรรมท่ีชวยอุปการะ  โดยความเปนผูปราศจากไป 
๕. อวิคตปจฺจโย     หมายความวา  ธรรมท่ีชวยอุปการะโดยความเปนผูยังไมปราศจากไป 

 

 

 



๓๘ 

๙๑. ในปัจจยั  ๒๔  นั �น   จงแสดงทั �งพระบาลีและคาํแปล                       (50) 

ในปัจจยัที� ๑๐,  ๑๑   และ  ๑๒   มาด ู                                          (หนา 188) 

ตอบ ปจจัยท่ี  ๑๐   คือ   ปุเรชาตปจฺจโย  ธรรมท่ีชวยอุปการะ  โดยความเกิดกอน 

 ปจจัยท่ี  ๑๑   คือ   ปจฺฉาชาตปจฺจโย    ธรรมท่ีชวยอุปการะ  โดยความเกิดทีหลัง 
 ปจจัยท่ี  ๑๒   คือ   อาเสวนปจฺจโย      ธรรมท่ีชวยอุปการะ  โดยความเสพบอย ๆ 
 

๙๒.  ปัจจยัโดยย่อมี  ๒๔   เมื�อแสดงโดยพิสดารแล้ว   มีจาํนวนเท่าไร   

พิสดารอยู่ที�ปัจจยัอะไรบา้ง                              (50)………. หนา 188)    

ตอบ ปจจัยโดยยอมี  ๒๔   เมื่อแสดงโดยพิสดารแลว   มี  ๔๗  ปจจัย   

พิสดารอยูท่ีปจจัย  ๑๐ ปจจัย   คือ 
 ๑. อธิปติปจจัย   ๒. นิสสยปจจัย ๓. อุปนิสสยปจจัย   ๔. ปุเรชาตปจจัย 

๕. กัมมปจจัย  ๖. อาหารปจจัย ๗. อินทริยปจจัย ๘. วิปปยุตตปจจัย 

๙. อัตถิปจจัย  ๑๐. อวิคตปจจัย 
 

๙๓. ปัจจยัโดยย่อ  ๒๔  ปัจจยันั �น   ปัจจยัที�เป็นคู่กนัมีกี�คู่   ได้แก่อะไรบา้ง  

(ใหแสดงเฉพาะช่ือของปจจัย)          (47)………. หนา 188) 

ตอบ ปจจัยโดยยอ  ๒๔  ปจจัยนั้น  ปจจัยท่ีเปนคูกัน  มี  ๗  คู  คือ 
คูท่ี  ๑ ไดแก อนันตรปจจัย กับ สมนันตรปจจัย 

คูท่ี  ๒ ไดแก นิสสยปจจัย กับ อุปนิสสยปจจัย 
คูท่ี  ๓ ไดแก ปุเรชาตปจจัย กับ ปจฉาชาตปจจัย 
คูท่ี  ๔ ไดแก กัมมปจจัย กับ วิปากปจจัย 

คูท่ี  ๕ ไดแก สัมปยุตตปจจัย   กับ วิปปยุตตปจจัย 
คูท่ี  ๖ ไดแก อัตถิปจจัย กับ นัตถิปจจัย 
คูท่ี  ๗ ไดแก วิคตปจจัย   กับ อวิคตปจจัย 

 

๙๔.   จงแปลคาถาสงัคหะที�แสดงถึงปัจจยั  ๖  จาํพวก       (37)...............หนา 189)               

ตอบ จําแนกปจจัย  ๒๔  ออกเปนพวก ๆ  คือ 
นาม    เปนปจจัยชวยอุปการะแก   นาม     มี  ๖  ปจจัย 

นาม    เปนปจจัยชวยอุปการะแก   นามรูป   มี  ๕  ปจจัย 
นาม    เปนปจจัยชวยอุปการะแก   รูป        มี  ๑  ปจจัย 
รูป     เปนปจจัยชวยอุปการะแก   นาม    มี  ๑  ปจจัย 

บัญญัติ  นาม  รูปท้ัง ๓   เปนปจจัยชวยอุปการะแกนาม    มี  ๒  ปจจัย 
นาม  รูปท้ัง ๒    เปนปจจัยชวยอุปการะแกนามรูปท้ัง ๒   มี  ๙  ปจจัย 

  ปจจัยธรรมท้ังหลาย  แบงออกเปน  ๖  พวก  ดังนี้    



๓๙ 

๙๕. ในปัจจยั  ๒๔  นั �น   เมื�อแบง่ออกเป็นหมวด ๆ  แล้ว            

มีกี�หมวด    คืออะไรบา้ง                 (45)……….หนา 189) 

ตอบ ในปจจัย  ๒๔  นั้น   เมื่อแบงออกเปนหมวด ๆ  แลว  มี  ๖  หมวด  คือ 
นาม    เปนปจจัยชวยอุปการะแก   นาม     มี  ๖  ปจจัย 

นาม    เปนปจจัยชวยอุปการะแก   นามรูป   มี  ๕  ปจจัย 
นาม    เปนปจจัยชวยอุปการะแก   รูป        มี  ๑  ปจจัย 
รูป     เปนปจจัยชวยอุปการะแก   นาม    มี  ๑  ปจจัย 

บัญญัติ  นาม  รูปท้ัง ๓   เปนปจจัยชวยอุปการะแกนาม มี  ๒  ปจจัย 
นาม  รูปท้ัง ๒   เปนปจจัยชวยอุปการะแกนามรปูท้ัง ๒   มี  ๙  ปจจัย 

 

๙๖. ปัจจยัพิสดาร   แต่ละปัจจยัมีจาํนวนเท่าไร   คืออะไรบา้ง         (61)……….หนา……..……) 

ตอบ ปจจัยพิสดาร    มี  ๑๐  ปจจัย   แตละปจจัยมีจํานวนดังนี ้

๑. อธิปติปจจัย มี  ๒  ปจจัย  คือ   ๑. สหชาตาธิปติปจจัย   ๒. อารัมมณาธิปติปจจัย 
๒. นิสสยปจจัย มี  ๓  ปจจัย   คือ   ๑. สหชาตนิสสยปจจัย   ๒. วัตถุปุเรชาตนิสสยปจจัย 

          ๓. วัตถารัมมณปุเรชาตนิสสยปจจัย 

๓. อุปนิสสยปจจัย   มี  ๓  ปจจัย   คือ   ๑. อารัมมณูปนิสสยปจจัย  ๒. อนันตรูปนิสสยปจจัย 
     ๓. ปกตูปนิสสยปจจัย 

๔. ปุเรชาตปจจัย มี  ๒  ปจจัย   คือ   ๑. วัตถุปุเรชาตปจจัย     ๒. อารัมมณปุเรชาตปจจัย 

๕. กัมมปจจัย      มี  ๒  ปจจัย   คือ   ๑. สหชาตกัมมปจจัย     ๒. นานักขณิกกัมมปจจัย   
๖. อาหารปจจัย มี  ๒  ปจจัย   คือ   ๑. รูปอาหารปจจัย     ๒. นามอาหารปจจัย 
๗. อินทริยปจจัย   มี  ๓  ปจจัย  คือ   ๑. สหชาตินทริยปจจัย    ๒. ปุเรชาตินทริยปจจัย   

      ๓. รูปชีวิตินทริยปจจัย 
๘. วิปปยุตตปจจัย   มี  ๔  ปจจัย  คือ   

๑. สหชาตวิปปยุตตปจจยั    ๒. วัตถุปุเรชาตวิปปยุตตปจจัย   

                        ๓. วัตถารัมมณปุเรชาตวปิปยุตตปจจยั     ๔. ปจฉาชาตวิปปยุตตปจจัย 
๙. อัตถิปจจัย   มี  ๖  ปจจัย   คือ   

๑. สหชาตัตถิปจจัย      ๒. วัตถุปุเรชาตัตถิปจจัย     ๓. อารัมมณปุเรชาตัตถิปจจัย   
๔. ปจฉาชาตัตถิปจจัย      ๕. อาหารัตถิปจจัย           ๖. อินทริยัตถิปจจัย 

๑๐. อวิคตปจจัย   มี  ๖  ปจจัย   คือ   

๑. สหชาตอวิคตปจจัย     ๒. วัตถุปุเรชาตอวิคตปจจัย    ๓. อารัมมณปุเรชาตอวิคตปจจัย  
๔. ปจฉาชาตอวิคตปจจัย   ๕. อาหารอวิคตปจจัย   ๖. อินทริยอวิคตปจจัย 

 

 

 



๔๐ 

(10  ปัจจยั) 

ธิ นิสฺ อุป ปุ กัม 

หา อิน ฺ วิป ฺ ถิ อว ิ

2   3   3  -  2   2   2  -  3   4   6   6 
 

..................................................................................................................................................................................................................................................................... 
 

๙๗.    จงตอบคาํถามเกี�ยวกบัปัจจยั   ดงัต่อไปนี�            (53,  60)……….หนา 188) 

  ก.   ปัจจยัที�มีมากกว่าหนึ�งปัจจยั   มีจาํนวนเท่าไร    

คืออะไรบา้ง                                                 (43,  47,  51,  53,  60) 

   ข.   ในปัจจยัเหล่านี�   ปัจจยัที�มี  ๒ ปัจจยั   ๓ ปัจจยั   ๔ ปัจจยันั �น   

แต่ละปัจจยั   ได้แก่ปัจจยัอะไรบา้ง          (53,  60) 

   ค.   ในปัจจยัเหล่านี�   ปัจจยัอะไรบา้งเป็นปัจจยัที�อยู่ในจาํพวก   

นามรปูเป็นปัจจยั    นามรปูเป็นปัจจยปุบนั          

ตอบ ขอตอบคําถามเก่ียวกับปจจัย   ดังตอไปนี้ 
ก.   ปจจัยท่ีมีมากกวาหนึ่งปจจัย   มี  ๑๐  ปจจัย   คือ   

๑. อธิปติปจจัย    ๒. นิสสยปจจัย     ๓. อุปนิสสยปจจัย   

๔. ปุเรชาตปจจัย    ๕. กัมมปจจัย     ๖. อาหารปจจัย    
๗. อินทริยปจจัย    ๘. วิปปยุตตปจจัย   ๙. อัตถิปจจัย   
๑๐. อวิคตปจจัย 

 

 ข.   ปจจัยท่ีมี  ๒  ปจจัย   มี  ๔  ปจจัย  คือ  
๑. อธิปติปจจัย   ๒.  ปุเรชาตปจจัย    ๓. กัมมปจจัย       ๔. อาหารปจจัย 

อธิปติปจจัย มี  ๒  ปจจัย   คือ   ๑. สหชาตาธิปติปจจัย  ๒. อารัมมณาธิปติปจจัย 
ปุเรชาตปจจัย มี  ๒  ปจจัย   คือ   ๑. วัตถุปุเรชาตปจจัย   ๒. อารัมมณปุเรชาตปจจัย 
กัมมปจจัย     มี  ๒  ปจจัย   คือ   ๑. สหชาตกัมมปจจัย   ๒. นานักขณิกกัมมปจจัย   

อาหารปจจัย มี  ๒  ปจจัย   คือ   ๑. รูปอาหารปจจัย   ๒. นามอาหารปจจัย 

ปจจัยท่ีมี  ๓  ปจจัย   มี  ๓  ปจจัย   คือ   ๑. นิสสยปจจัย   ๒. อุปนิสสยปจจัย   ๓. อินทริยปจจัย 
นิสสยปจจัย   มี  ๓  ปจจัย   คือ   

๑. สหชาตนิสสยปจจัย   ๒. วัตถุปุเรชาตนิสสยปจจัย   ๓. วัตถารัมมณปุเรชาตนิสสยปจจัย 
อุปนิสสยปจจัย  มี  ๓  ปจจัย  คือ   

๑. อารัมมณูปนิสสยปจจยั   ๒. อนันตรูปนิสสยปจจัย   ๓. ปกตูปนิสสยปจจัย 
อินทริยปจจัย  มี  ๓  ปจจัย  คือ   
๑. สหชาตินทริยปจจัย   ๒. ปุเรชาตินทริยปจจัย   ๓. รูปชีวิตินทริยปจจัย 



๔๑ 

ปจจัยท่ีมี  ๔  ปจจัย  มี  ๑  ปจจัย   คือ  วิปปยุตตปจจัย 
วิปปยุตตปจจัย  มี  ๔  ปจจัย   คือ   
๑. สหชาตวิปปยุตตปจจยั     ๒. วัตถุปุเรชาตวิปปยุตตปจจัย   

๓. วัตถารัมมณปุเรชาตวปิปยุตตปจจัย   ๔. ปจฉาชาตวิปปยุตตปจจัย 
 

 ค.  ในปจจัยเหลานี้   ปจจัยท่ีอยูในจําพวกนามรูปเปนปจจัย   นามรูปเปนปจจยุปบัน   

       มี  ๗  ปจจัย  คือ  
๑. อธิปติปจจัย   ๒. นิสสยปจจัย   ๓. อาหารปจจัย   ๔. อินทริยปจจัย   
๕. วิปปยุตตปจจัย   ๖. อัตถิปจจัย   ๗. อวิคตปจจัย 

 

..................................................................................................................................................................................................................................................................... 

เฉลย  ค.    (นร – นร) 

ธิ นิสฺ อุป ปุ กัม 

หา อิน ฺ วิป ฺ ถิ อว ิ
 

..................................................................................................................................................................................................................................................................... 

 

๙๘. นาม  เป็นปัจจยัช่วยอปุการะแก่นาม  ๖  ปัจจยั   คืออะไรบา้ง         (48) 

ให้แสดงพร้อมทั �งความหมาย                                         (หนา 190  ขอ 3) 

ตอบ  นาม  เปนปจจัยชวยอุปการะแกนาม  ๖  ปจจัย  คือ 

จิตและเจตสิกธรรม  ท่ีเกิดข้ึนและดับไปโดยไมมีระหวางคั่น  เหลานี ้  
เปนปจจัยชวยอุปการะแกจิตและเจตสิกธรรม  ท่ีเกิดข้ึนใหมติดตอกัน   
ดวยอํานาจแหงอนันตรปจจัย  สมนันตรปจจัย  นัตถิปจจัย  วิคตปจจัย   

ชวนะ  ท่ีเกิดกอน ๆ  เหลานี้   เปนปจจัยชวยอุปการะแกชวนะท่ีเกิดหลัง ๆ  
ดวยอํานาจแหงอาเสวนปจจัย 

จิตและเจตสิกธรรม  ท่ีเกิดพรอมกันเหลานี้  เปนปจจัยชวยอุปการะแกกันและกัน   

ดวยอํานาจแหงสัมปยุตตปจจัย 
 

๙๙.   ให้แสดงจาํนวนและชื�อปัจจยัในหมวดต่อไปนี�         (42)...............หนา 191) 

ก.  นามเป็นปัจจยั    นามรปูเป็นปัจจยปุบนั      

ข.  บญัญติั  นาม  รปูทั �ง ๓  เป็นปัจจยั     นามเป็นปัจจยปุบนั          

ตอบ    ก.  มี  ๕  ปจจัย   คือ  เหตุปจจัย  ฌานปจจัย  มัคคปจจัย  กัมมปจจัย  วิปากปจจัย 
       ข.  มี  ๒  ปจจัย   คือ  อารัมมณปจจัย  อุปนิสสยปจจัย 
 

 



๔๒ 

๑๐๐.   ปัจจยั   แปลว่าอย่างไร    โดยย่อและโดยพิสดาร   มีอย่างละเท่าไร 

ตอบ ปจจัย   แปลวา   เปนปจจัยชวยอุปการะ  หรือธรรมท่ีชวยอุปการะ     
ปจจัยโดยยอ  มี  ๒๔     โดยพิสดาร  มี  ๔๗ 

 

๑๐๑.  จงแสดงปัจจยัต่อไปนี�ด้วยว่า    ปัจจยัอะไร   เป็นทั �งโดยย่อและโดยพิสดาร 

หรือเป็นปัจจยัโดยย่อ   แต่สามารถขยายออกไปเป็นปัจจยัพิสดารได้ 

เหตุปจจัย        อธิปติปจจัย    สหชาตปจจัย    นิสสยปจจัย     
อาเสวนปจจยั     กัมมปจจัย      อินทริยปจจัย    มัคคปจจัย 

 

ตอบ เหตุปจจัย    เปนปจจัย  ท้ังโดยยอและโดยพิสดาร         
อธิปติปจจัย     เปนปจจัยโดยยอ      

ถาเปนปจจัยโดยพิสดาร  มี  ๒  ปจจัย  คือ  

สหชาตาธิปติปจจัย  และ  อารัมมณาธิปติปจจัย 
สหชาตปจจัย   เปนปจจัย  ท้ังโดยยอและโดยพิสดาร    
นิสสยปจจัย     เปนปจจัยโดยยอ   

ถาเปนปจจัยโดยพิสดาร  มี  ๓  ปจจัย  คือ  สหชาตนิสสยปจจัย 
    วัตถุปุเรชาตนสิสยปจจัย  และ  วัตถารัมมณปุเรชาตนิสสยปจจัย 
อาเสวนปจจัย      เปนปจจัย  ท้ังโดยยอและโดยพิสดาร 

กัมมปจจยั      เปนปจจัยโดยยอ   
     ถาเปนปจจัยโดยพิสดาร  มี  ๒  ปจจัย  คือ  

     สหชาตกัมมปจจัย  และ  นานักขณิกกัมมปจจัย 
อินทริยปจจัย    เปนปจจัยโดยยอ  

ถาเปนปจจัยโดยพิสดาร  มี  ๓  ปจจัย  คือ  

สหชาตินทริยปจจัย  ปุเรชาตินทริยปจจัย  และ  รูปชีวิตินทริยปจจัย 
มัคคปจจัย    เปนปจจัย  ท้ังโดยยอและโดยพิสดาร 

 

                                                                                            (37)...............หนา...............)    
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



๔๓ 

(ขอ ๑๐๒)    นร – นร  =  9  ปจจัย 
 

สห.1  อัญ.1    

ธิ นิสฺ    

หา อิน ฺ วิป ฺ ถิ อว ิ
 

..................................................................................................................................................................................................................................................................... 
 

๑๐๒. นามรปู   เป็นปัจจยัช่วยอปุการะแก่นามรปู   มีกี�ปัจจยั   อะไรบา้ง            (53) 

ตอบ นามรูป  เปนปจจัยแกนามรูป  มี  ๙  ปจจัย   คือ                              (หนา 192  ขอ 13) 

๑. อธิปติปจจัย   ๒. สหชาตปจจัย    ๓. อัญญมัญญปจจัย    
๔. นิสสยปจจัย    ๕. อาหารปจจัย    ๖. อินทริยปจจัย                

๗. วิปปยุตตปจจัย    ๘. อัตถิปจจัย    ๙. อวิคตปจจัย 
 

๑๐๓. นามรปูเป็นปัจจยั   นามรปูเป็นปัจจยปุบนั   มีกี�ปัจจยั   คือปัจจยัอะไรบา้ง                                     

และในปัจจยัเหล่านี�   แต่ละปัจจยัมีกี�ปัจจยั   หรือแบง่ออกเป็นกี�ปัจจยั    

   คืออะไรบา้ง                                    (44,  50,  56)…….หนา 192  ขอ 13)  

ตอบ มี  ๙  ปจจัย   คือ  อธิปติปจจัย    สหชาตปจจัย   อัญญมัญญปจจัย 
นิสสยปจจัย    อาหารปจจัย    อินทริยปจจัย   วิปปยุตตปจจัย  

 อัตถิปจจัย    และอวิคตปจจัย   
 

และในปจจัยเหลานี้   แตละปจจัยมี ๑ ปจจัยบาง   ๒ ปจจัยบาง  เปนตนดังนี้  คือ 

อธิปติปจจัย  มี  ๒  ปจจยั คือ  ๑. สหชาตาธิปติปจจัย     ๒. อารัมมณาธิปติปจจัย 
สหชาตปจจัย        มี  ๑  ปจจัย   คือ  สหชาตปจจัย 
อัญญมัญญปจจัย  มี  ๑  ปจจัย   คือ  อัญญมัญญปจจัย 

นิสสยปจจัย  มี  ๓  ปจจัย   คือ  ๑. สหชาตนิสสยปจจัย     ๒. วัตถุปุเรชาตนิสสยปจจัย   
          ๓. วัตถารัมมณปุเรชาตนิสสยปจจัย 

อาหารปจจัย  มี  ๒  ปจจัย คือ  ๑. รูปอาหารปจจัย     ๒. นามอาหารปจจัย 

อินทริยปจจัย  มี  ๓  ปจจัย คือ  ๑. สหชาตินทริยปจจัย      ๒. ปุเรชาตินทริยปจจัย     
                                                   ๓. รูปชีวิตินทริยปจจัย 
วิปปยุตตปจจัย    มี  ๔  ปจจัย   คือ  

๑. สหชาตวิปปยุตตปจจยั            ๒. วัตถุปุเรชาตวิปปยุตตปจจัย   
๓. วัตถารัมมณปุเรชาตวปิปยุตตปจจัย   ๔. ปจฉาชาตวิปปยุตตปจจัย 

 

 



๔๔ 

อัตถิปจจัย   มี  ๖ ปจจัย  คือ   
๑. สหชาตัตถิปจจัย      ๒. วัตถุปุเรชาตัตถิปจจัย     ๓. อารัมมณปุเรชาตัตถิปจจัย   
๔. ปจฉาชาตัตถิปจจัย      ๕. อาหารัตถิปจจัย           ๖. อินทริยัตถิปจจัย 

อวิคตปจจัย มี  ๖ ปจจัย คือ   
๑. สหชาตอวิคตปจจัย     ๒. วัตถุปุเรชาตอวิคตปจจัย    ๓. อารัมมณปุเรชาตอวิคตปจจัย  
๔. ปจฉาชาตอวิคตปจจัย   ๕. อาหารอวิคตปจจัย   ๖. อินทริยอวิคตปจจัย 

 

๑๐๔. ปัจจยัอนัเป็นที�ประชมุแห่งปัจจยัทั �งปวงได้นั �น                   (44,  46,  50,  51) 

ได้แก่ปัจจยัอะไรบา้ง                                                                       (หนา 196) 

และให้แสดงรปูที�ชื�อว่า  “สหชาตรปู”  (รูปท่ีเกิดพรอมกันกับจิต)    

ตอบ ปจจัยอันเปนท่ีประชุมแหงปจจัยท้ังปวงไดนั้น   ไดแกปจจัย ๔  ปจจัย  คือ 
 ๑. อารัมมณปจจัย     ๒. อุปนิสสยปจจัย     ๓. กัมมปจจัย     ๔. อัตถิปจจัย 
แสดงรูปท่ีช่ือวา  “สหชาตรูป”  ในสหชาตชาติท่ัวไปท้ังหมดนั้น  แบงออกเปน ๒ อยาง  คือ 

 ๑.  จิตตชรูป      ท่ีเกิดในปวัตติกาล    อยางหนึ่ง      
 ๒.  กัมมชรูป     ท่ีเกิดในปฏิสนธิกาล  อยางหนึ่ง           
  

๑๐๕. ในปัจจยั  ๒๔  นั �น   ปัจจยัที�ประชมุแห่งปัจจยัทั �งปวง   ได้แก่ปัจจยัอะไรบา้ง   

และในปัจจยัเหล่านั�น   แต่ละปัจจยัมีกี�ปัจจยั    คืออะไรบา้ง        (54)…….หนา 196)    

ตอบ ในปจจัย ๒๔ นั้น  ปจจัยท่ีประชุมแหงปจจัยท้ังปวง   ไดแก 
 ๑. อารัมมณปจจัย     ๒. อุปนิสสยปจจัย     ๓. กัมมปจจัย     ๔. อัตถิปจจัย 

และในปจจัยเหลานี้  แตละปจจัยมีดังนี ้
๑. อารัมมณปจจัย   มี  ๑  ปจจัย  คือ  อารัมมณปจจัย 
๒. อุปนิสสยปจจัย  มี  ๓  ปจจัย  คือ  ๑. อารัมมณูปนิสสยปจจัย   ๒. อนันตรูปนิสสยปจจัย         

                                                   ๓. ปกตูปนิสสยปจจัย 
๓. กัมมปจจัย  มี  ๒  ปจจัย  คือ  ๑. สหชาตกัมมปจจยั    ๒. นานักขณิกกัมมปจจัย 
๔. อัตถิปจจัย   มี  ๖  ปจจัย  คือ  

๑. สหชาตัตถิปจจัย   ๒. วัตถุปุเรชาตัตถิปจจัย  
๓. อารัมมณปุเรชาตัตถิปจจัย    ๔. ปจฉาชาตัตถิปจจัย  
๕. อาหารัตถิปจจัย  ๖. อินทริยัตถิปจจัย 

 

 

 

  

 

 



๔๕ 
......................................................................................................................................................................................................................... 

๑๐๖ - ๑๒๙  จงแสดงอาํนาจปัจจยัที�เข้ากนัได้   ในการช่วยอปุการะ   ดงัต่อไปนี�      
......................................................................................................................................................................................................................... 

คําตอบท่ีเปนช่ือของปจจัย   มีท้ังแบบยอและแบบพิสดาร   เชน    
  นิสสยปจจัย,    นิสสยปจจัย (สหชาตนิสสยปจจัย),    สหชาตนิสสยปจจัย 
......................................................................................................................................................................................................................... 
 

๑๐๖. อวิชชา   เป็นปัจจยัช่วยอปุการะแก่อปญุญาภิสงัขารนั�น      

ได้อาํนาจปัจจยัเท่าไร    คืออะไรบา้ง      (44,  61)……….หนา 45) 

ตอบ อวิชชา  เปนปจจัยชวยอุปการะแกอปุญญาสังขารนั้น  ไดอํานาจปจจัย  ๑๕  ปจจัย  คือ   
๑. เหตุปจจัย     ๒. อารัมมณปจจัย        ๓. อธิปติปจจัย (อารัมมณาธิปติปจจัย)  
๔. อนันตรปจจัย   ๕. สมนันตรปจจัย   ๖. สหชาตปจจัย   

๗. อัญญมัญญปจจัย   ๘. นิสสยปจจัย   ๙. อุปนิสสยปจจัย  (ท้ัง ๓ ปจจัย)   
๑๐. อาเสวนปจจัย   ๑๑. สัมปยุตตปจจัย   ๑๒. อัตถิปจจัย  
๑๓. นัตถิปจจัย    ๑๔. วิคตปจจัย    ๑๕. อวิคตปจจัย 

                                                                   (ชวยจํา =  9 หนา   เส.  สัม.  4 หลัง) 
 

๑๐๗.  อวิชชา  ที�เป็นอารมณ์อย่างเอาใจใส่เป็นพิเศษ   เป็นปัจจยัช่วยอปุการะ 

   แก่อปญุญาภิสงัขารนั�น   ได้อาํนาจปัจจยัเท่าไร   คืออะไรบา้ง     (57)……….หนา 45) 

ตอบ ไดอํานาจปจจัย  ๓   คือ  

๑. อารัมมณปจจัย    ๒. อารัมมณาธิปติปจจัย   ๓. อารัมมณูปนิสสยปจจยั 
 

๑๐๘.   อวิชชา  เป็นปัจจยัช่วยอปุการะแก่อปญุญาภิสงัขาร  ที�เกิดขึ�นติดต่อกนักบัตน 

โดยไม่มีระหว่างคั �นนั�น                                 (46,  48,  52,  59)……….หนา 45)  

ตอบ ไดอํานาจปจจัย  ๖  คือ   
๑. อนันตรปจจัย   ๒. สมนันตรปจจัย   ๓. อนันตรูปนิสสยปจจัย  

๔. อาเสวนปจจัย    ๕. นัตถิปจจัย    ๖. วิคตปจจัย 
 

๑๐๙.  อวิชชา  เป็นปัจจยัช่วยอปุการะแก่อปญุญาภิสงัขาร  ที�เกิดพร้อมกบัตน       

ตอบ ไดอํานาจปจจัย  ๗  คือ                                              (51,  56)……….หนา 45) 

๑. เหตุปจจัย        ๒. สหชาตปจจัย        ๓. อัญญมัญญปจจัย     ๔. สหชาตนิสสยปจจยั 
๕. สัมปยุตตปจจัย   ๖. สหชาตัตถิปจจัย     ๗. สหชาตอวิคตปจจัย 

 

 

 

 



๔๖ 

๑๑๐.   สงัขารทั �ง  ๓   เป็นปัจจยัช่วยอปุการะแก่วิปากวิญญาณ             (45,  50,  53,  60) 

ตอบ  ไดอํานาจปจจัย  ๒  คือ                                                         (หนา 53)   

๑. ปกตูปนิสสยปจจัย    ๒. นานักขณิกกัมมปจจัย 
 

๑๑๑. ปฏิสนธิวิญญาณ   เป็นปัจจยัช่วยอปุการะแก่หทยวตัถรุปู        (45,  50,  54, 58,  61)  

ตอบ แสดงอํานาจปจจัยท่ีเขากันได  ในการชวยอุปการะ  ดังนี้                     (หนา 57) 

ไดอํานาจปจจัย  ๙   คือ   ๑. สหชาตปจจัย       ๒. อัญญมัญญปจจัย   
๓. นิสสยปจจัย (สหชาตนิสสยปจจัย)         ๔. วิปากปจจัย    
๕. อาหารปจจัย (นามอาหารปจจัย)       ๖. อินทริยปจจัย (สหชาตินทริยปจจัย) 

๗. วิปปยุตตปจจัย (สหชาตวิปปยุตตปจจัย)    ๘. อัตถิปจจัย (สหชาตัตถปิจจัย)  
๙. อวิคตปจจัย (สหชาตอวิคตปจจัย) 

 

๑๑๒.   นาม  คือ  วิริยะ  สติ  ปัญญา   ที�ประกอบกบัโลกียวิบาก   เป็นปัจจยั 

ช่วยอปุการะแก่มนายตนะ   ได้แก่   โลกียวิบากที�เกิดพร้อมกนักบัตนนั�น 

  ได้อาํนาจปัจจยัเท่าไร   คืออะไรบา้ง                 (57)……….หนา 61  ขอ 7) 

ตอบ  ไดอํานาจปจจัย  ๙   คือ  
๑. สหชาตปจจัย    ๒. อัญญมัญญปจจัย   ๓. นิสสยปจจัย    

๔. วิปากปจจัย    ๕. สหชาตินทริยปจจัย   ๖. มัคคปจจัย     
๗. สัมปยุตตปจจัย    ๘. อัตถิปจจัย   ๙. อวิคตปจจัย 

 

๑๑๓.  นาม  คือ  เอกคัคตา   ที�ประกอบกบัโลกียวิบาก   เป็นปัจจยัช่วย           (49,  58) 

  อปุการะแก่มนายตนะ   ซึ�งได้แก่โลกียวิบากที�เกิดพร้อมกนักบัตน     (หนา 61  ขอ 8)  

ตอบ ไดอํานาจปจจัย  ๑๐  คือ   
๑. สหชาตปจจัย    ๒. อัญญมัญญปจจัย   ๓. สหชาตนิสสยปจจัย   

  ๔. วิปากปจจัย     ๕. สหชาตินทริยปจจัย    ๖. ฌานปจจัย    

๗. มัคคปจจัย     ๘. สัมปยุตตปจจัย     ๙. สหชาตัตถิปจจัย   
๑๐. สหชาตอวิคตปจจัย 

 

๑๑๔. นาม  คือเจตสิกขนัธ ์ ๓   ที�ประกอบกบัปัญจโวการวิบาก    

เป็นปัจจยัช่วยอปุการะแก่ปัญจายตนะ   ในปวตัติกาล 

แห่งปัญจโวการภมิู         (43,  47,  48,  52,  55,  59,  61)……….หนา 61  ขอ 10)  

ตอบ   ไดอํานาจปจจัย  ๔  คือ   
๑. ปจฉาชาตปจจัย          ๒. ปจฉาชาตวิปปยุตตปจจัย   

๓. ปจฉาชาตัตถิปจจัย    ๔. ปจฉาชาตอวิคตปจจัย 



๔๗ 

๑๑๕. รปู  คือหทยัวตัถ ุ  ที�เกิดก่อนและกาํลงัตั �งอยู่   เป็นปัจจยัช่วยอปุการะแก่มนายตนะ 

คือปัญจโวการวิบาก (๑๘)  (เวนทวิปญจวิญญาณจิต ๑๐)  ในปวตัติกาลแห่งปัญจ- 

โวการภมิูนั �น   ได้อาํนาจปัจจยัเท่าไร   คืออะไรบา้ง       (49,  57,  61)….หนา 62  ขอ 12) 

ตอบ  ไดอํานาจปจจัย  ๕   คือ  
๑. วัตถุปุเรชาตนสิสยปจจัย    ๒. วัตถุปุเรชาตปจจัย     ๓. วัตถุปุเรชาตวิปปยุตตปจจัย   
๔. วัตถุปุเรชาตัตถิปจจัย       ๕. วัตถุปุเรชาตอวิคตปจจัย 

 

๑๑๖. รปู  คือปัญจายตนะ   ที�เกิดก่อนและกาํลงัตั �งอยู่   เป็นปัจจยัช่วยอปุการะ 

แก่มนายตนะ   ซึ�งได้แก่ทวิปัญจวิญญาณจิต ๑๐   ในปวตัติกาล 

แห่งปัญจโวการภมิู                                                 (53,  55,  60)……….หนา 62  ขอ 13)    

ตอบ   ไดอํานาจปจจัย  ๖  คือ  

๑.วัตถุปุเรชาตนสิสยปจจัย         ๒. วัตถุปุเรชาตปจจัย        ๓. ปุเรชาตินทริยปจจัย    
๔. วัตถุปุเรชาตวิปปยุตตปจจัย    ๕. วัตถุปุเรชาตัตถิปจจัย    ๖. วัตถุปุเรชาตอวิคตปจจัย 

 

๑๑๗.  รปู  คือจกัขายตนะ  ที�เกิดก่อนและกาํลงัตั �งอยู่   เป็นปัจจยัช่วยอปุการะ 

แก่มนายตนะ  ซึ�งได้แก่จกัขวิุญญาณจิต ๒  ในปวตัติกาล 

แห่งปัญจโวการภมิูนั �น                                            (54,  56)……….หนา 62  ขอ 13) 

ตอบ  ไดอํานาจปจจัย  ๖  คือ      (ตอบเหมือนขอ ๑๑๖ )  
  

๑๑๘.  กมัมชโอชา   เป็นปัจจยัช่วยอปุการะแก่ปัญจายตนะ  (45)……….หนา 63  ขอ 16) 

ตอบ ไดอํานาจปจจัย  ๓  คือ   ๑. รูปอาหารปจจัย 
๒. อัตถิปจจัย (อาหารัตถิปจจัย)    ๓. อวิคตปจจัย (อาหารอวิคตปจจัย) 

 

๑๑๙. จกัขายตนะ   เป็นปัจจยัช่วยอปุการะแก่จกัขสุมัผสัสะ   (45)……….หนา 68) 

ตอบ   ไดอํานาจปจจยั  ๖  คือ   
๑. วัตถุปุเรชาตนสิสยปจจัย      ๒. วัตถุปุเรชาตปจจัย      ๓. ปุเรชาตินทริยปจจัย       
๔. วัตถุปุเรชาตวิปปยุตตปจจัย   ๕. วัตถุปุเรชาตัตถิปจจัย    ๖. วัตถุปุเรชาตอวิคตปจจัย 

 

๑๒๐.   โสตายตนะ   เป็นปัจจยัช่วยอปุการะแก่โสตสมัผสัสะ          (50,  58)  

ตอบ  ไดอํานาจปจจัย  ๖  คือ      (ตอบเหมือนขอ ๑๑๙) 
 

 

 

 

 
 



๔๘ 

๑๒๑.  ผสัสะทั �ง  ๖   เป็นปัจจยัช่วยอปุการะแก่เวทนาทั �ง  ๖       (43,  47,  55) ……….หนา 72) 

ตอบ ผัสสะท้ัง  ๖  เปนปจจัยชวยอุปการะแกเวทนาท้ัง ๖ นั้น  ไดอํานาจปจจัย  ๘  คือ 

 ๑. สหชาตปจจัย  ๒. อัญญมัญญปจจัย  ๓. สหชาตนสิสยปจจัย 
 ๔. วิปากปจจัย  ๕. นามอาหารปจจัย  ๖. สัมปยุตตปจจัย 
 ๗. สหชาตัตถิปจจัย  ๘. สหชาตอวิคตปจจัย 
 

๑๒๒.  จกัขสุมัผสัสะ  เป็นปัจจยัช่วยอปุการะแก่จกัขสุมัผสัสชาเวทนา          (48,  52,  59) 

 ตอบ  ไดอํานาจปจจัย  ๘   คือ  (ตอบเหมือนขอ  ๑๒๑) 
  

๑๒๓.  กายสมัผสัสะ   เป็นปัจจยัช่วยอปุการะแก่กายสมัผสัสชาเวทนา         (53,  60)           

ตอบ  ไดอํานาจปจจัย  ๘   คือ     (ตอบเหมือนขอ  ๑๒๑) 
  

๑๒๔. เวทนา   เป็นปัจจยัช่วยอปุการะแก่ตณัหา        (45) ………หนา 80)  

ตอบ    ไดอํานาจปจจยั  ๑  คือ  ปกตูปนิสสยปจจัย 
 

๑๒๕.  ตณัหาที�เกิดก่อน ๆ   เป็นปัจจยัช่วยอปุการะแก่กามปุาทาน   ที�เกิดหลงั ๆ      

ตอบ ไดอํานาจปจจัย  ๑   คือ   ปกตูปนิสสยปจจัย                (49,  61) ………. หนา 111) 

 

๑๒๖. กามปุาทาน   เป็นปัจจยัช่วยอปุการะแก่กมัมภวะ   ที�ประกอบกบัตนนั�น  

ได้อาํนาจปัจจยัเท่าไร   คืออะไรบา้ง             (46)………. หนา 122  ขอ 1) 

ตอบ กามุปาทาน  เปนปจจัยชวยอุปาการะแกกัมมภวะ  ท่ีประกอบกับตนนั้น  
ไดอํานาจปจจัย  ๗   คือ ๑.  เหตุปจจัย    ๒. สหชาตปจจัย    

๓. อัญญมัญญปจจัย    ๔. สหชาตนิสสยปจจัย   ๕. สัมปยุตตปจจัย   
๖. สหชาตัตถิปจจัย   ๗. สหชาตอวิคตปจจัย 

 

๑๒๗.  อปุาทานทั �ง  ๔  เป็นปัจจยัช่วยอปุการะแก่กมัมภวะ   ที�เกิดขึ�นติดต่อกนั 

  กบัตน   โดยไม่มีระหว่างคั �นนั�น     (53,  56,  58,  60,  61)……….หนา 122  ขอ 3)   

ตอบ ไดอํานาจปจจัย  ๖  คือ   

๑. อนันตรปจจัย    ๒. สมนันตรปจจัย    ๓. อนันตรูปนิสสยปจจัย   
๔. อาเสวนปจจัย    ๕. นัตถิปจจัย    ๖. วิคตปจจัย 

 

 

 

 

 

 

 



๔๙ 

๑๒๘.  อปุาทาน  ๔ อย่างใดอย่างหนึ�ง  (ท่ีเปนอารมณอยางเอาใจใสเปนพิเศษ)   

เป็นปัจจยัช่วยอปุการะแก่กศุล   อกศุล   กมัมภวะ     (43,  47,  49)……….หนา 123) 

ตอบ อุปาทาน  ๔  อยางใดอยางหนึ่ง  เปนปจจัยชวยอุปการะแกกุศล   
อกุศล  กัมมภวะนั้น   ไดอํานาจปจจัย  ๓  คือ   

๑. อารัมมณปจจัย     ๒. อารัมมณาธิปติปจจัย    ๓. อารัมมณูปนิสสยปจจยั 
 

๑๒๙.  กมัมภวะ   เป็นปัจจยัช่วยอปุการะแก่ชาติ       (48,  52,  58,  59,  61)……….หนา 126) 

ตอบ  ไดอํานาจปจจัย  ๒  คือ   ๑. ปกตูปนิสสยปจจัย   ๒. นานักขณิกกัมมปจจัย 

 

  
......................................................................................................................................................................................................................... 
 

๑๓๐.   จงแสดงปัจจยัธรรมของอธิปติปัจจยปุบนั 

และอาหารปัจจยปุบนัธรรม     ต่อไปนี�               (38)...............หนา...............)       

๑.  นาม   คือ  จิต  เจตสิก   เปนอารมัมณาธิปติปจจยุปบัน 
๒.  นามรูป   คือ  จิต  เจตสิก  จิตตชรูป   เปนสหชาตาธิปติปจจยุปบัน 

๓.  รางกาย   อันเปนอาหารปจจยุปบัน 
๔.  นามรูป   คือ  จิต  เจตสิก  จิตตชรูป  ปฏิสนธิกัมมชรูป   เปนอาหารปจจยุปบัน 

 

ตอบ ๑.  นาม   คือ  จิต  เจตสิก   เปนอารัมมณาธิปตปิจจยุปบัน 
       อารมณท่ีพึงกระทําใหเอาใจใสเปนพิเศษ  เปนอารัมมณาธิปติปจจัย 
๒.  นามรูป   คือ  จิต  เจตสิก  จิตตชรูป   เปนสหชาตาธิปติปจจยุปบัน 

       องคอธิบดีท้ัง ๔  มีฉันทะเปนตน  ท่ีเกิดพรอมกัน  เปนสหชาตาธิปติปจจัย 
๓.  รางกาย   อันเปนอาหารปจจยุปบัน 
       อาหารท่ีพึงกระทําใหเปนคํา (กพฬีการาหาร)   เปนอาหารปจจัย 

๔.  นามรูป   คือ  จิต  เจตสิก  จิตตชรูป  ปฏิสนธิกัมมชรูป   เปนอาหารปจจยุปบัน 
          นามอาหารท้ัง ๓  มีผัสสะเปนตน  เปนอาหารปจจัย 
 

๑๓๑.  จงแสดงปัจจยปุบนัธรรมของสหชาตปัจจยั   ต่อไปนี�          (38)...............หนา...............)    

๑.  จิต  เจตสิก    เปนสหชาตปจจัย   
๒.  มหาภูตรูป ๔  เปนสหชาตปจจัย   

๓.  ปฏิสนธินามขันธ ๔ เปนสหชาตปจจัย   
๔.  ปฏิสนธิหทยวัตถุ  เปนสหชาตปจจัย 

   



๕๐ 

ตอบ แสดงปจจยุปบันธรรมของสหชาตปจจัย  ตอไปนี้   
๑.  จิต  เจตสิก    เปนสหชาตปจจยั    จิต เจตสิก จิตตชรูป ปฏิสนธิกัมมชรูป   เปนสหชาตปจจยุปบัน   
๒.  มหาภตูรูป ๔ เปนสหชาตปจจยั       มหาภูตรูป ๔  และอุปาทายรูป ๒๔ เปนสหชาตปจจยุปบัน   

๓.  ปฏิสนธินามขันธ ๔    เปนสหชาตปจจัย        ปฏิสนธิหทยวัตถ ุ  เปนสหชาตปจจยุปบัน   
๔.  ปฏิสนธิหทยวตัถุ      เปนสหชาตปจจัย        ปฏิสนธินามขันธ ๔  เปนสหชาตปจจยุปบัน   
 

๑๓๒.  จงแสดงปัจจยปุบนัธรรม  ของอญัญมญัญปัจจยัดงัต่อไปนี�      (55) 

๑.  จิต  เจตสิก    เปนอัญญมัญญปจจัย                        (หนา 232) 

๒.  มหาภูตรูป ๔    เปนอัญญมัญญปจจัย 
๓.  ปฏิสนธินามขันธ ๔   เปนอัญญมัญญปจจัย 
๔.  ปฏิสนธิทหยวัตถุ   เปนอัญญมัญญปจจัย                 

 

ตอบ ปจจยุปบันธรรม  ของอัญญมัญญปจจัย   คือ 
๑.  จิต  เจตสิก  เปนอัญญมัญญปจจยุปบันธรรม 

๒.  มหาภูตรูป ๔   เปนอัญญมัญญปจจยุปบันธรรม    
๓.  ปฏิสนธิหทยวัตถุ  เปนอัญญมัญญปจจยุปบันธรรม 
๔.  ปฏิสนธินามขันธ ๔  เปนอัญญมัญญปจจยุปบันธรรม 

 

๑๓๓. ให้แสดงปัจจยปุบนัธรรม  ของนิสสยปัจจยัธรรมดงัต่อไปนี�        (45)  

  วัตถุรูป ๖    เปนนิสสยปจจัยธรรม                                    (หนา 191) 

ตอบ วิญญาณธาตุ ๗   เปนนิสสยปจจยุปบันธรรม 
 

๑๓๔.  จงหาปัจจยปุบนั  ของปัจจยัดงัต่อไปนี�                        (35,  45,  49) 

 ก.  จิตและเจตสิกธรรม    เปนนิสสยปจจัย           (หนา 232)  

ข.  มหาภูตรูป ๔    เปนนิสสยปจจัย            
 ค.  ปสาทรูป ๕    เปนอินทริยปจจัย    

ง.  รูปชีวิตินทรีย    เปนอินทริยปจจัย 

 จ.  นามอินทรียองคธรรม ๘  มีชีวิตินทรียเจตสิกเปนตน    เปนอินทริยปจจัย 
 

ตอบ ก.  จิต  เจตสิก  และจิตตชรูป  ปฏิสนธิกัมมชรูป  เปนนิสสยปจจยุปบัน 

 ข.  มหาภูตรูป ๔  และอุปาทายรูป ๒๔    เปนนิสสยปจจยุปบัน 
 ค.  ทวิปญจวิญญาณจิต ๑๐      เปนอินทริยปจจยุปบัน 
 ง.  อุปาทินนรูป  คือ  กัมมชรูป     เปนอินทริยปจจยุปบัน 

 จ.  นามรูป  คือ  จิต  เจตสิก  จิตตชรูป  ปฏิสนธกัิมมชรูป   เปนอินทริยปจจยุปบัน 
 

 



๕๑ 

๑๓๕. จงแสดงปัจจยปุปันธรรม   ของปัจจยัดงันี�         (51)............... หนา 194  ขอ 19) 

 รูปชีวิตินทรีย      เปนอินทริยปจจัย            

นามอินทรียองคธรรม ๘     เปนอินทริยปจจัย    
 

ตอบ อุปาทินนรูป   คือ  กัมมชรูป      เปนอินทริยปจจยุปปน 

นามรูป   คือ  จิต ๘๙  เจตสิก ๕๒  และจิตตชรูป  ปฏิสนธิกัมมชรูป 
เปนอินทริยปจจยุปปน  

 

๑๓๖.  ให้แสดงปัจจยัธรรม   ของอินทริยปัจจยปุบนัธรรม   ดงัต่อไปนี�       (35,  45,  54)    

 ๑. ทวิปญจวิญญาณจิต ๑๐   เปนอินทริยปจจยุปบันธรรม          (หนา 194  ขอ 19) 

 ๒. อุปาทินนรูป  คือ  กัมมชรูป  เปนอินทริยปจจยุปบันธรรม 
 ๓. นามรูป  คือ  จิต  เจตสิก  จิตตชรูป  ปฏิสนธกัิมมชรูป   เปนอินทริยปจจยุปบันธรรม  
ตอบ แสดงปจจัยของอินทริยปจจยุปบันธรรมดังนี ้

 ๑. ปสาทรูป ๕    เปนอินทริยปจจัยธรรม 
 ๒. รูปชีวิตินทรีย     เปนอินทริยปจจัยธรรม 

 ๓. นามอินทรียองคธรรม ๘  มีชีวิตินทรียเจตสิก เปนตน    เปนอินทริยปจจัยธรรม 
 

๑๓๗. จงแสดงปัจจยปุบนัธรรมของวิปปยตุตปัจจยั   ดงัต่อไปนี�        (41)...............หนา...............)     

๑.  ปฏิสนธิหทยวัตถ ุ  เปนวิปปยุตตปจจัย 

๒.  จิต  เจตสิก     เปนวิปปยุตตปจจัย 
๓.  จิต  เจตสิก  ท่ีเกิดหลัง ๆ เปนวิปปยุตตปจจัย 
๔.  วัตถุรูป ๖  ในปวัตติกาล   เปนวิปปยุตตปจจัย 

ตอบ  
๑.  ปฏิสนธิหทยวตัถ ุ เปนวิปปยุตตปจจยั ปฏิสนธินามขันธ ๔  เปนวิปปยุตตปจจยุปบัน 
๒.  จิต  เจตสิก    เปนวิปปยุตตปจจยั จิตตชรูป ปฏิสนธิกัมมชรปู   เปนวิปปยุตตปจจยุปบัน 

๓.  จิต  เจตสิก ที่เกิดหลังๆ เปนวิปปยุตตปจจยั กายท่ีเกิดกอน ๆ  เปนวิปปยุตตปจจยุปบัน 

๔.  วัตถุรูป ๖ ในปวตัติกาล  เปนวิปปยุตตปจจยั  วิญญาณธาตุ ๗  เปนวิปปยุตตปจจยุปบัน 

 

 

 

 

 

 



๕๒ 

บญัญติั 
 

......................................................................................................................................................................................................................... 
 

๑๓๘. เนื�อความที�เหลือจากรปูนามนั�น   เรียกว่าอะไร     (44,  51,  53) 

แบง่ออกเป็นกี�อย่าง   คืออะไรบา้ง                              (หนา 197) 

ตอบ เนื้อความท่ีเหลือจากรูปนามนั้น  เรียกวา  บัญญัติ    
แบงออกเปน  ๒  อยาง  คือ 

อัตถบัญญัติ   เพราะเปนบัญญัติท่ีพึงใหถูกรูได   โดยประการตาง ๆ 
  สัททบัญญัติ   เพราะเปนบัญญัติท่ีพึงใหรูเนื้อความได   โดยประการตาง ๆ 
 

๑๓๙. ให้แปลคาํบาลีดงัต่อไปนี�           (45)……….หนา 197) 

  ปฺญาปยตฺตา    ปฺญตฺติ               
  ปฺญาปนโต     ปฺญตฺติ 
ตอบ   แปลคําบาลีดังนี ้  

 อัตถบัญญัติ    เพราะเปนบัญญัติท่ีพึงใหถูกรูได   โดยประการตาง ๆ  
 สัททบัญญัติ    เพราะเปนบญัญัติท่ีพึงใหรูเนื้อความได   โดยประการตาง ๆ 
 

๑๔๐.   คาํต่อไปนี�   หมายความว่าอย่างไร          (56)……….หนา 202,  203) 

 ก. อตัถบญัญติั  (แสดงตามวจนัตถะ)  ข. สทัทบญัญติั (แสดงตามวจนัตถะ)   

ตอบ คําตอไปนี้  หมายความวาดังนี้ 

ก.  อัตถบัญญัติ   เนื้อความ  คือวัตถุสิ่งของ  เรื่องราวตาง ๆ  ท่ีพึงใหถูกรูได 
ข.  สัททบัญญัติ    เสียงคือคําพูด  ยอมทําใหรูเนื้อความ  คือวัตถุสิ่งของเรื่องราว 

และสภาพปรมัตถได  ดวยประการตาง ๆ 
  

๑๔๑.  คาํว่า   บญัญติั   หมายความว่าอย่างไร     (58) 

ให้แสดงวจนัตถะของอตัถบญัญติัข้อที�  ๑          (หนา 202) 

สทัทบญัญติัข้อที�  ๒    และจงแสดงสรปุความด้วย      

ตอบ คําวา   บัญญัติ   หมายความวา   เนื้อความ  คือวัตถุสิ่งของ  เรื่องราวตาง ๆ 
ท่ีพึงใหถูกรูได  ชนิดนี้เรียกวา  อัตถบัญญัติ        

ดังแสดงวจนัตถะวา   ปฺญาปยตฺตา  =  ปฺญตฺติ 

เนื้อความคือวัตถสุิ่งของเรื่องราวตาง ๆ  ท่ีพึงใหถูกรูได  ช่ือวาบัญญัติ  ไดแกอัตถบัญญัติ    
ปกาเรน  ญาเปตีติ  =  ปฺญตฺติ 
เสียงคือคําพูด  ยอมทําใหรูเนื้อความ  คือวัตถุสิ่งของเรื่องราว  และสภาพปรมัตถได 

ดวยประการตาง ๆ   ฉะนั้น  ช่ือวาบัญญัติ   ไดแกสัททบัญญัติ 



๕๓ 

๑๔๒. บญัญติั   เมื�อกล่าวโดยประเภทใหญ่แล้ว   มีกี�ประเภท   คืออะไรบา้ง   

จงแสดงพร้อมด้วยความหมาย       (46,  47,  48,  54,  59) 

และตวัอย่างประกอบด้วย            (46,  47)………. หนา 197 - 202)  

ตอบ บัญญัติ  เมื่อกลาวโดยประเภทใหญแลว  มี  ๒  ประเภท  คือ   
๑.  อัตถบัญญัติ    เพราะเปนบัญญัติท่ีพึงใหถูกรูไดโดยประการตาง ๆ   ตัวอยางเชน 

      แผนดิน  บาน  บุคคล  ทิศตะวันออก  ถ้ํา  บริกรรมนิมิต  เปนตน 
๒.  สัททบัญญัติ   เพราะเปนบัญญัติท่ีพึงใหรูเนื้อความไดโดยประการตาง ๆ   ตัวอยางเชน 
        รูป  เวทนา  ภูเขา  ตนไม  ฉฬภิญญบุคคล  เตวิชชบุคคล  เปนตน 
 

๑๔๓.  สทัทบญัญติัอย่างเดียว   เรียกได้  ๖  อย่าง   คืออะไร         (60) 

จงบอกความหมายมาด้วย                                                        (หนา 199) 

ตอบ  สัททบัญญัติอยางเดียว  เรียกได  ๖  อยาง  คือ  
๑. นามะ    ไดแก  ช่ือตาง ๆ  ท่ีมีสภาพนอมเขาสูเนื้อความ  คืออัตถบัญญัติ 

       และทําใหเนื้อความนั้นนอมเขาสูตน  คือช่ือตาง ๆ  นั้นดวย  
๒. นามกัมมะ     ไดแก  นามบัญญัติท่ีนักปราชญท้ังหลายในสมัยโบราณ 
       เรียกขาน  เชนเรียกวา  แผนดิน  ภูเขา  เปนตน        

๓. นามเธยยะ    ไดแก  นามบัญญัติท่ีนักปราชญท้ังหลายในสมัยโบราณ  
      ตั้งช่ือไวจนถึงทุกวันนี ้ เชนตั้งช่ือไววา  แผนดิน  ภูเขา  เปนตน 
๔. นิรุตติ     ไดแก  นามบัญญัติท่ีนักปราชญท้ังหลาย  คิดนึกพิจารณา  เรียกช่ือสิ่งตาง ๆ  

      ใหปรากฏข้ึน 
๕. พยัญชนะ    ไดแก  นามบัญญัติท่ีสามารถแสดงเนื้อความ  คืออัตถบัญญัติใหปรากฏข้ึนได 
๖. อภิลาปะ     ไดแก  นามบัญญัติท่ีผูกลาวเรียก  ยอมมุงสูตรงเนื้อความ  แลวก็กลาวเรยีกข้ึน 
 

๑๔๔. ให้แปลในบาลีดงัต่อไปนี�     (ท่ีละไวก็ใหแปลใหหมด)         (43)….…….หนา  200) 

 สา  วิชฺชมานปฺญตฺติ  ฯลฯ  อวิชฺชมาเนนอวิชฺชมานปฺญตฺติ  เจติ  ฉพฺพิธา  โหต ิ   

ตอบ บาลีนี้แปลวา  สัททบัญญัตินี ้ มี  ๖  ประเภท  คือ                          
 ๑.  วิชชมานบัญญัติ                                  ๒.  อวิชชมานบัญญัติ   

๓.  วิชชมาเนนอวิชชมานบัญญัติ     ๔.  อวิชชมาเนนวิชชมานบัญญัติ   

๕.  วิชชมาเนนวิชชมานบัญญัติ      ๖.  อวชิชมาเนนอวิชชมานบัญญัต ิ
 
 

 

 

 

 

 



๕๔ 

๑๔๕. วจนัตถะต่อไปนี�   แปลว่าอย่างไร   ได้แก่บญัญติัอะไร      (48,  59) 

 ๑.  ปกาเรน   ญาปยตีติ  =  ปฺญตฺต ิ                                   (หนา 202) 

 ๒.  ปกาเรน   ญาเปตีติ   =  ปฺญตฺต ิ

ตอบ วจนัตถะตอไปนี้  แปลดังนี ้
๑. ปกาเรน  ญาปยตีติ  = ปฺญตฺต ิ  

แปลวา  วัตถุสิ่งของเรื่องราวตาง ๆ  ช่ือวา  บัญญัต ิ

เพราะพึงใหถูกรูไดโดยประการตาง ๆ  ไดแก  อัตถบัญญัต ิ
๒. ปกาเรน  ญาเปตีติ  = ปฺญตฺติ   

แปลวา  เสียงคือคําพูด  ยอมทําใหรูเนื้อความ  คือวัตถุสิ่งของเรื่องราว   และ 

สภาพปรมัตถได  ดวยประการตาง ๆ  ฉะนั้น  ช่ือวา  บัญญัติ  ไดแก  สัททบัญญัติ 
 

๑๔๖.  จงยกตวัอย่างในสิ�งที�มีชีวิต   เช่น   ง ู  ว่าเป็นได้ทั �งสทัทบญัญติั                (52) 

อตัถบญัญติัและเป็นปรมตัถ ์  พร้อมทั �งสรปุความมาด้วย                    (หนา 204) 

ตอบ  ยกตัวอยางในสิ่งมีชีวิต  เชน  งู   

ท่ีช่ือวา  งู   เปน  สัททบัญญัต ิ
รูปรางของงู  มีตัวยาวกลมเปนตน   เปน  อัตถบัญญัติ   
สีของงูทําใหเราเห็นได   ถางูนั้นทําเสียงขู  เราก็ไดยินเสียงได   ถาจับตัวดูก็รูสึกวาออน    

งูนั้นก็มีการมองเห็นสิ่งตาง ๆ ได  ไดยินเสียงได  ถาถูกคนตีก็มีความรูสึกเจ็บ   และมีความกลัว 
ความโกรธได   สี  เสียง  ออนเปนตนเหลานี้   เปน  รูปปรมัตถ    

การเห็น  การไดยิน  ความรูสึกเจ็บ  ความกลัว  ความโกรธของงู   เหลานี้   
เปนจิตและเจตสิกปรมัตถ 

สรุปความวา    

ช่ือตาง ๆ  ภาพตาง ๆ  และคําพูดตาง ๆ    เปน  สัททบัญญัติ   
วัตถุสิ่งของ  เรื่องราวตาง ๆ     เปน  อัตถบัญญัติ   
สภาวลักษณะของช่ือท่ีเก่ียวกับรูปนาม   

และสภาวลักษณะท่ีมีอยูในวัตถุสิ่งของตาง ๆ   เปน  ปรมัตถ 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



๕๕ 

๑๔๗. สตัวบญัญติั   และอากาสบญัญติั   ได้แก่อะไร     (35)……….หนา 206) 

ตอบ  สัตวบัญญัติ   ไดแก  ผูชาย  ผูหญิง  บุคคล  ตัวตน  ชีวิต  เปนตน   

ท่ีตั้งช่ือวา  ชาย  หญิง  เปนตนเหลานี้  ก็โดยอาศัยความเปนไปของรางกาย  เวทนา   
  สัญญา  สังขาร  วิญญาณ  ซึ่งเปนขันธ ๕  ดวยประการตาง ๆ  จึงสมมุติเรียกวา    

ผูชาย  ผูหญิง  บุคคล  ตัวตน  ชีวิต  เปนตน 

และอากาสบัญญัติ   ไดแก  บอ  ถ้ํา  อุโมงค  รู  ชอง  โพรง  เปนตน   
ท่ีตั้งช่ือวา  บอ  ถ้ํา  เปนตนเหลานี้  ก็โดยอาศัยอาการท่ีอวินิพโภครูป ๘  ไมไดกระทบกัน 

หมายความวา  ระหวางเนื้อดิน  หิน  ไม  ขางหนึ่งกับอีกขางหนึ่ง  ไมไดติดตอกัน   
มีชองวางคั่นกลาง  ชองวางนี้แหละ  ช่ือวา  อากาสบัญญัติ    

 

๑๔๘. อตัถบญัญติั  ที�เกี�ยวกบัโรงเรียน  สตัว ์ เดือน  ปี   วนั         (51,  55) 

มีชื�อว่าอย่างไร                                                                          (หนา 205 - 207) 

ตอบ อัตถบัญญัติท่ีเก่ียวกับโรงเรียน   มีช่ือวา   สมูหบัญญัติ 

      อัตถบัญญัติท่ีเก่ียวกับสัตว  มีช่ือวา   สัตวบัญญัติ 
     อัตถบัญญัติท่ีเก่ียวกับเดือน  มีช่ือวา   มาสบัญญัติ 
      อัตถบัญญัติท่ีเก่ียวกับป  มีช่ือวา   สังวัจฉรบัญญัต ิ

      อัตถบัญญัติท่ีเก่ียวกับวัน  มีช่ือวา   วารบัญญัติ 
 

๑๔๙. ให้บอกชื�อชนิดของบญัญติัในคาํดงัต่อไปนี�                                            (45)   

ว่าเป็นอตัถบญัญติัและสทัทบญัญติั   ประเภทไหน               (หนา 206,  211) 

อาจารย,์  วนัอาทิตย,์  นักศึกษาปรมตัถธรรม,  โสดาบนับคุคล      

ตอบ อาจารย เปนอัตถบัญญัต ิ ประเภทสัตวบัญญัติ 
   เปนสัททบัญญัต ิ ประเภทอวิชชมานบัญญัติ 

 วันอาทิตย เปนอัตถบัญญัต ิ ประเภทวารบัญญัติ 
   เปนสัททบัญญัต ิ ประเภทอวิชชมานบัญญัติ 
นักศึกษาปรมัตถธรรม เปนอัตถบัญญัต ิ ประเภทสัตวบัญญัติ  (ไมมีในเฉลย) 

เปนสัททบัญญัต ิ ประเภทอวิชชมาเนนวิชชมานบัญญัติ 
โสดาบันบุคคล    เปนอัตถบัญญัติ ประเภทสัตวบัญญัติ 
   เปนสัททบัญญัต ิ ประเภทวิชชมาเนนอวิชชมานบัญญัติ   
 

๑๕๐.   คาํว่า   คนใจบญุ   ผลของกรรม   เป็นสทัทบญัญติัประเภทไหน     (38).............หนา.............)   

ตอบ คําวา   คนใจบุญ     เปน   อวิชชมาเนนวิชชมานบัญญัติ    

คําวา  ผลของกรรม    เปน   วิชชมาเนนวิชชมานบัญญัต ิ
 



๕๖ 

๑๕๑.   คาํต่อไปนี�เป็นสทัทบญัญติัและอตัถบญัญติัประเภทไหน               (38).............หนา.............)  

อ.ช.ว. ของข้าพเจ้า   นักศึกษาพระอภิธรรม   วนัอาทิตย ์  เดือนธนัวาคม   ปีกนุ 

ตอบ อ.ช.ว. ของขาพเจา      เปนสัททบัญญัติประเภท   อวิชชมาเนนอวิชชมานบัญญัต ิ
นักศึกษาพระอภิธรรม     เปนสัททบัญญัติประเภท   อวิชชมาเนนวิชชมานบัญญัติ    

วันอาทิตย      เปนอัตถบัญญัติประเภท   วารบัญญัติ 
เดือนธันวาคม   เปนอัตถบัญญัติประเภท   มาสบัญญัติ 
ปกุน      เปนอัตถบัญญัติประเภท   สังวัจฉรบัญญัติ 

 

๑๕๒.  สทัทบญัญติัอย่างเดียว   เรียกชื�อได้  ๖  อย่าง   มีนามะ   นามกมัมะ  เป็นต้น  

เมื�อสรปุแล้วได้ความว่าอย่างไร                     (46,  47,  49,  55)………. หนา 210)  

ตอบ  สัททบัญญัติอยางเดียวเรียกช่ือได  ๖  อยาง  มีนามะ  นามกัมมะ  เปนตนนั้น   
เมื่อสรุปแลวไดความวา   คําวา  ภูมิหรือแผนดินนี้  มีช่ือได  ๖  อยาง  ดังท่ีกลาวมานี้   
แมในช่ืออ่ืน ๆ  มีภูเขา  ตนไม  ชาย  หญิงเปนตน   และภาษาตาง ๆ  ท่ีใชกันอยูในโลกนี้   

คําหนึ่ง ๆ  ก็มีช่ือได  ๖  อยาง  มีนามะ  นามกัมมะเปนตนเชนเดียวกัน   
เพราะคําพูดและภาษาตาง ๆ  เหลานี ้ ก็เปนสัททบัญญัติดวยกันท้ังสิ้น    

อุปมาเหมือนคน ๆ  เดียวมีช่ือ  ๖  ช่ือดวยกัน  ฉันนั้น   และสัททบัญญัติเหลานี ้
เรียกวา  นามบัญญัติ  ก็ได 

 

๑๕๓.  วิชชมานบญัญติั   อวิชชมานบญัญติั   หมายความว่าอย่างไร  (50,  57) 

ให้ยกตวัอย่าง   และแสดงวจนัตถะด้วย                                          (หนา 211) 

ตอบ วิชชมานบัญญัติ  หมายความวา  เปนสัททบัญญัติท่ีมีสภาวปรมัตถปรากฏอยู   
เชนคําวา  รูป  เวทนา  สัญญา  สังขาร  วิญญาณ  นิพพาน  เปนตน   
หรือเมื่อกลาวโดยสรุปแลว  ก็ไดแกคําพูดท่ีเก่ียวกับจิต  เจตสิก  รูป  นิพพาน  นั้นเอง  

ดังแสดงวจนัตถะวา   วิชฺชมานสฺส  ปฺญตฺติ  =  วิชฺชมานปฺญตฺต ิ  
 คําสมมติของธรรม  ท่ีมีสภาวปรมัตถปรากฏอยู   ช่ือวา  วิชชมานบัญญัติ 
  

อวิชชมานบัญญัติ  หมายความวา  เปนสัททบัญญัติท่ีไมมีสภาวปรมัตถปรากฏอยู 
เชนคําวา  แผนดิน  ภูเขา  ตนไม  แมน้ํา  มหาสมุทร  บาน  ชาย  หญิง  เปนตน  
ดังแสดงวจนัตถะวา   อวิชฺชมานสฺส  ปฺญตฺติ  =  อวิชฺชมานปฺญตฺต ิ

 คําสมมติของธรรม  ท่ีไมมีสภาวปรมัตถปรากฏอยู   ช่ือวา  อวิชชมานบัญญัต ิ
 

 

 

 

 



๕๗ 

๑๕๔.  สทัทบญัญติั   มีกี�ประเภท   คืออะไรบา้ง                             (38)      

ให้แสดงความหมายด้วย   (ไมตองยกตัวอยาง)            (หนา 211) 

ตอบ สัททบัญญัติ   มี  ๖  ประเภท   คือ 

๑.  วิชชมานบัญญัติ      เปนสัททบัญญัติ  ท่ีมีสภาวปรมัตถปรากฏอยู  
๒.  อวิชชมานบัญญัติ      เปนสัททบัญญัติ  ท่ีไมมสีภาวปรมัตถปรากฏอยู  
๓.  วิชชมาเนนอวิชชมานบัญญัติ   เปนสัททบัญญัติ  ท่ีกลาวถึงธรรมท่ีมีสภาวปรมัตถปรากฏ    

      กับ  ธรรมท่ีไมมีสภาวปรมัตถปรากฏ   รวมกันอยู  
๔.  อวิชชมาเนนวิชชมานบัญญัติ   เปนสัททบัญญัติ  ท่ีกลาวถึงธรรมท่ีไมมีสภาวปรมัตถปรากฏ   
      กับ  ธรรมท่ีมีสภาวปรมตัถปรากฏ   รวมกันอยู   

๕.  วิชชมาเนนวิชชมานบัญญัติ   เปนสัททบัญญัติ  ท่ีกลาวถึงธรรมท่ีมีสภาวปรมัตถปรากฏ   
      กับ  ธรรมท่ีมีสภาวปรมตัถปรากฏ    รวมกันอยู    
๖.  อวิชชมาเนนอวิชชมานบัญญัติ  เปนสัททบัญญัติ  ท่ีกลาวถึงธรรมท่ีไมมีสภาวปรมัตถปรากฏ    

กับ  ธรรมท่ีไมมีสภาวปรมัตถปรากฏ   รวมกันอยู    
 

๑๕๕.  สทัทบญัญติั  ๖  ประเภทนั�น  คืออะไรบา้ง                           (61) 

ให้แสดงพร้อมด้วยความหมาย   และยกตวัอย่างด้วย       (หนา 211) 

ตอบ สัททบัญญัติ   ๖  ประเภทนั้น   คือ 

๑.  วิชชมานบัญญัติ    เปนสัททบัญญัติ  ท่ีมีสภาวปรมัตถปรากฏอยู  
เชน  รูป  เวทนา  สัญญา  สังขาร  วิญญาณ  นิพพาน  เปนตน 

๒.  อวิชชมานบัญญัติ     เปนสัททบัญญัติ  ท่ีไมมสีภาวปรมัตถปรากฏอยู  
เชน  แผนดิน  ภูเขา  ตนไม  แมน้ํา  มหาสมุทร  บาน  ชาย  หญิง  
เปนตน 

๓.  วิชชมาเนนอวิชชมานบัญญัติ   เปนสัททบัญญัติ  ท่ีกลาวถึงธรรมท่ีมีสภาวปรมัตถปรากฏ    
     กับ  ธรรมท่ีไมมีสภาวปรมัตถปรากฏ   รวมกันอยู  

เชน  ฉฬภิฺโ  เตวิชฺโช  ปฏิสมฺภิทปฺปตฺโต  โสตาปนฺโน  เปนตน 

๔.  อวิชชมาเนนวิชชมานบัญญัติ   เปนสัททบัญญัติ  ท่ีกลาวถึงธรรมท่ีไมมีสภาวปรมัตถปรากฏ   
     กับ  ธรรมท่ีมีสภาวปรมตัถปรากฏ   รวมกันอยู   

เชน  อิตฺถีสทฺโท  เสียงหญิง   สุวณฺณวณฺโณ  สีทอง 

ปุปฺผคนฺโธ  กล่ินดอกไม  เปนตน 
๕.  วิชชมาเนนวิชชมานบัญญัติ   เปนสัททบัญญัติ  ท่ีกลาวถึงธรรมท่ีมีสภาวปรมัตถปรากฏ   
     กับ  ธรรมท่ีมีสภาวปรมตัถปรากฏ    รวมกันอยู    

    เชน  จกฺขุวิฺญาณํ    วิญญาณท่ีอาศัยจักขุวัตถุเกิด   
     จกฺขุสมฺผสฺโส    การกระทบทางตา  เปนตน 



๕๘ 

๖.  อวิชชมาเนนอวิชชมานบัญญัติ  เปนสัททบัญญัติ  ท่ีกลาวถึงธรรมท่ีไมมีสภาวปรมัตถปรากฏ    
กับ  ธรรมท่ีไมมีสภาวปรมัตถปรากฏ   รวมกันอยู    

ราชปุตฺโต บุตรของพระราชา   ราชนตฺตา หลานของพระราชา   

เสฏภริยา ภรรยาเศรษฐี   เชฏภคินี พ่ีสาว  เปนตน 
 

 

๑๕๖.  สทัทบญัญติัประเภทที�  ๑   และที�  ๒   ชื�อว่าอย่างไร                      (49,  54) 

จงแสดงพร้อมด้วยความหมาย   และยกตวัอย่างมาด้วย        (หนา 211) 

ตอบ สัททบัญญัติประเภทท่ี ๑   ช่ือวา  วิชชมานบัญญัติ     
หมายความวา  เปนสัททบัญญัติท่ีมีสภาวปรมัตถปรากฏอยู 
เชนคําวา  รูป  เวทนา  สัญญา  สังขาร  วิญญาณ  นพิพาน  เปนตน 

สัททบัญญัติประเภทท่ี ๒   ช่ือวา  อวิชชมานบัญญัติ   
หมายความวา  เปนสัททบัญญัติท่ีไมมีสภาวปรมตัถปรากฏอยู 
เชนคําวา  แผนดิน  ภูเขา  ตนไม  แมน้ํา  มหาสมุทร  บาน  ชาย  หญิง เปนตน 

 

๑๕๗. สทัทบญัญติัประเภทที�  ๓   และ  ๔  นั �น   ชื�อว่าอะไร                             (53) 

จงแสดงพร้อมด้วยความหมาย    ยกตวัอย่างประกอบด้วย           (หนา 211,  212) 

ตอบ สัททบัญญัติประเภทท่ี ๓   ช่ือวา  วิชชมาเนนอวิชชมานบัญญัติ   
หมายความวา   เปนสัททบัญญัติท่ีกลาวถึงธรรมท่ีมีสภาวปรมัตถปรากฏ   

กับธรรมท่ีไมมีสภาวปรมตัถปรากฏ   รวมกันอยู   
เชน  ฉฬภิฺโ  เตวิชฺโช  ปฏิสมฺภิทปฺปตฺโต  โสตาปนฺโน  เปนตน 

สัททบัญญัติประเภทท่ี ๔  ช่ือวา  อวิชชมาเนนวิชชมานบัญญัติ   

หมายความวา  เปนสัททบัญญัติท่ีกลาวถึงธรรมท่ีไมมีสภาวปรมัตถปรากฏ 
กับธรรมท่ีมีสภาวปรมตัถปรากฏ   รวมกันอยู  
เชน  อิตฺถีสทฺโท  สุวณฺณวณฺโณ  ปุปฺผคนฺโธ  เปนตน 

 

 
........................................................................................................................................................................................................................... 
 

ขอสอบเกา  คือ  ขุมทรัพยแหงปญญา 
 

........................................................................................................................................................................................................................... 
 

 

 

 



๕๙ 

๑๕๘. สทัทบญัญติัประเภทที�  ๓  นั �น   ชื�อว่าอะไร            (44,  51,  55) 

จงแสดงพร้อมด้วยความหมาย                                  (หนา 211) 

ตวัอย่างของประเภทที�  ๓  นี�    เชน  ฉฬภิโฺญ  เตวิชฺโช  ปฏิสมฺภิทปฺปตฺโต  เปนตน   

ถ้าแปลเป็นภาษาไทยแล้ว   จะกลบัเป็นตวัอย่างของสทัทบญัญติัประเภทไหน   

ชื�อว่าอะไร   ให้แสดงพร้อมด้วยความหมาย   

และตวัอย่างที�ยกมานี�   แปลว่าอย่างไร                  (44) 

ตอบ  ช่ือวา  วิชชมาเนนอวิชชมานบัญญัติ  หมายความวา  เปนสัททบัญญัติท่ีกลาวถึงธรรม 
ท่ีมีสภาวปรมัตถปรากฏ  กับธรรมท่ีไมมีสภาวปรมัตถปรากฏ  รวมกันอยู   

ตัวอยางของประเภทท่ี ๓ นี้  ถาแปลเปนภาษาไทยแลว  ก็จะกลับเปนตัวอยางของ 
สัททบัญญัติประเภทท่ี  ๔  ช่ือวา  อวิชชมาเนนวิชชมานบัญญัติ   หมายความวา  
 เปนสัททบัญญัติท่ีกลาวถึงธรรมท่ีไมมีสภาวปรมตัถปรากฏ  กับธรรมท่ีมสีภาวปรมัตถ 

ปรากฏ  รวมกันอยู 
  และตัวอยางท่ียกมานี้  แปลวา  บุคคลท่ีไดอภิญญา ๖   บุคคลท่ีไดวิชชา ๓  

บุคคลท่ีไดบรรลุปฏิสัมภิทาญาณ 
 

๑๕๙. สทัทบญัญติัประเภทที�  ๕,  ๖   ได้แก่อะไรบา้ง                            (54) 

จงแสดงพร้อมด้วยความหมาย   และยกตวัอย่างด้วย           (หนา 212,  213) 

ตอบ ประเภทท่ี ๕   ไดแก  วิชชมาเนนวิชชมานบัญญัติ   
   เปนสัททบัญญัติ  ท่ีกลาวถึงธรรมท่ีมีสภาวปรมตัถปรากฏ 

   กับธรรมท่ีมีสภาวปรมัตถปรากฏ   รวมกันอยู   เชน 
   จกฺขุวิฺญาณํ    วิญญาณท่ีอาศัยจักขุวัตถุเกิด   

   จกฺขุสมฺผสฺโส    การกระทบทางตา  เปนตน 
ประเภทท่ี ๖   ไดแก  อวิชชมาเนนอวิชชมานบัญญัติ   

   เปนสัททบัญญัติ  ท่ีกลาวถึงธรรมท่ีไมมีสภาวปรมัตถปรากฏ 

   กับธรรมท่ีไมมีสภาวปรมัตถปรากฏ   รวมกันอยู   เชน  
   ราชปุตฺโต  บุตรของพระราชา   
   ราชนตฺตา  หลานของพระราชา   

   เสฏภริยา  ภรรยาเศรษฐี  
   เชฏภคินี  พ่ีสาว  เปนตน 

 

 

.......................................................................................................................................................................................................................... 
P C.  02 - 02 - 2562 

 



๖๐ 

 
เอกสารชุดนี้จัดทําขึ้น 

โดยใชช่ือวา 
 

“รุนพ่ีแบงปน   เติมฝนรุนนอง ” 

ปท่ี  ๙ 
 

.......................................................... 
 

 
 
 
 
 
 

 
ขออนุโมทนา  ขอบคณุ   ขอบใจ   ทุก ๆ  ทาน 

ที่เอื้อเฟอขอมูล  เอกสารตาง ๆ   
พรอมทั้งคําแนะนาํอนัเปนประโยชนในการจัดทํา 

ขอใหทุก ๆ  ทาน  จงประสบแตความสุข  ความเจริญ 
ในชีวิต  หนาที่  การงาน 

และจงเปนผูมีสวนแหงธรรมขององคสมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจา 
โดยทั่วถึงกัน  เทอญ 

 
 
  

 

 

 



๖๑ 

เพิ�มเติม   ข้อสอบใหม่ 
(2562 - 2566) 

.................................................................................................................................................................................................(1. วันแรก) 
  

๑.  ข.  ปัจจยสงัคหะ   มีนัยกี�ประการ   คืออะไรบ้าง    

นัยเหล่านั�น   มีความแตกต่างกนัอย่างไร ?       (65).............หนา ) 

ตอบ ปจจยสังคหะ  มีนัย ๒ ประการ  คือ  ปฏิจจสมุปบาทนัย ๑   ปฏฐานนัย ๑ 
 นัยท้ัง ๒ ประการน้ัน  พระผูมีพระภาคเจาทรงกําหนดเพียงโดยอาการเปนไป 

แหงปจจยุปบันธรรมมีสังขารเปนตน ท่ีมีสภาพเกิดขึ้นเปนธรรมดาเพราะอาศัยการเกิดขึ้น 
แหงปจจัยธรรมน้ัน ๆ  มีอวิชชาเปนตน  ชื่อวา ปฏิจจสมุปบาทนัย 

  

ฝายปฏฐานนัยน้ัน  พระผูมีพระภาคเจาทรงปรารภซ่ึงอํานาจของปจจัย  ท่ีเปนพิเศษ 
 สวนทานอรรถกถาจารยท้ังหลาย  ไดรวมนัยท้ัง ๒ เขาดวยกันแลว  ก็แสดงโดยพิสดาร 
 

๓.  ก.   สงัขารที�เป็นเหตใุห้เกิดวิญญาณนั�น               (63).............หนา ) 

เมื�อสรปุแล้วได้จาํนวนสงัขาร   ที�เป็นเหตุให้เกิดวิญญาณเท่าไร ?   อะไรบ้าง ?     

และสงัขารที�ไม่จดัเป็นเหตใุห้เกิดวิญญาณ   ได้แก่อะไรบ้าง ?          

     ข.   จงจาํแนกนามรปู   ที�เป็นผลของวิปากวิญญาณนั�น    โดยปฏิสนธิกาลและปวตัติกาล  

แสดงมาพร้อมองคธ์รรม ?   

ตอบ ก.  สังขารท่ีเปนเหตุใหเกดิวิญญาณน้ัน   เม่ือสรุปแลวไดจํานวนสังขาร   ท่ีเปนเหตุ 
ใหเกิดวิญญาณ   ดังน้ี 

ปุญญาภิสังขาร ๑๓   (เวนเจตนาท่ีในกุศลอภิญญา) 
อปุญญาภิสังขาร ๑๒  (เวนอุทธัจจเจตนาท่ีใหผลในปฏิสนธิกาล) 
อาเนญชาภิสังขาร ๔  รวมเปน  เจตนา ๒๙ 

 

อน่ึง  อกุศลเจตนาท่ีถูกประหาณโดยมรรคท้ัง ๔  และกุศลอกุศลเจตนาท่ีเปนอโหสิกรรม    
แมวาจะเปนสังขารท่ีเกิดมาจากอวิชชาเปนเหตุก็จริง  แตไมจดัเขาในสังขาร  ท่ีเปนเหตุ 
ของวิญญาณเชนเดียวกัน 

 

ข.   จําแนกนามรูปท่ีเปนผลของวิปากวิญญาณ   โดยปฏิสนธิกาลและปวัตติกาล  ดงัน้ีคือ 
      ปฏิสนธินาม   ไดแก   เจตสิก ๓๕   ท่ีประกอบกับปฏิสนธิวิญญาณ ๑๙ 
      ปวัตตินาม   ไดแก   เจตสิก ๓๕   ท่ีประกอบกับปวัตติวิปากวิญญาณ ๓๒ 
      ปฏิสนธิรูป      ไดแก   กัมมชรูป  ท่ีเกิดพรอมกับปฏิสนธิวิญญาณ 
      ปวัตติรูป     ไดแก   จิตตชรูป ท่ีเกิดจากปวัตติวิปากวิญญาณ ๑๘   

(เวนทวิปญจวิญญาณจิต ๑๐  อรูปวิปาก ๔ )  
        และ  ปวัตติกัมมชรูปท่ีเกิดจากกัมมวิญญาณ ๒๕ 
 



๖๒ 

๖.  จงแสดงลกัษณะ   รส   ปัจจปัุฏฐาน   ปทฏัฐาน   ขององคป์ฏิจจสมุปบาทต่อไปนี�   

ก.  นาม    ข.  รปู                  (62).............หนา ) 

ตอบ  แสดงลักษณะ  รส  ปจจุปฏฐาน  ปทัฏฐาน  ของนาม  ดังน้ี  
๑.  นมนลกฺขณํ   มีการนอมไปสูอารมณเปนลักษณะ 
๒.  สมฺปโยครสํ   มีการประกอบกับวิญญาณและประกอบกันเอง 
     โดยอาการท่ีเปน  เอกุปฺปาทตา  เปนตน  เปนกจิ  
๓.  อวินิพฺโภคปจฺจุปฏฐานํ  มีการไมแยกกันกับจิต  เปนอาการปรากฏ 

ในปญญาของบัณฑิตท้ังหลาย 
๔.  วิฺญาณปทฏฐานํ   มีวิญญาณเปนเหตุใกล 

  

(ข) แสดงลักษณะ  รส  ปจจุปฏฐาน  ปทัฏฐาน  ของรูป  ดังน้ี   
๑.  รุปฺปนลกฺขณํ    มีการสลายแปรปรวนเปนลักษณะ 
๒.  วิกิรณรสํ     มีการแยกออกจากกันไดเปนกิจ 
๓.  อพฺยากตปจฺจุปฏฐานํ   มีความเปนอัพยากตธรรม  หรือมีความไมรูอารมณ 

เปนอาการปรากฏในปญญาของบัณฑิตท้ังหลาย 
๔.  วิฺญาณปทฏฐานํ   มีวิญญาณเปนเหตุใกล 

 

๖.  ก.  ในปัจจยั  ๒๔  นั�น   อยากทราบว่าปัจจยัที�มีปัจจยัเดียว   ไม่มีปัจจยัพิสดารเลย 

มีอยู่กี�ปัจจยั   ได้แก่ปัจจยัอะไรบ้าง               (64).............หนา ) 

      ข.  นามเป็นปัจจยั   นามเป็นปัจจยุปบนั   มีกี�ปัจจยั   คืออะไรบ้าง 

ตอบ ก.  ในปจจัย ๒๔ น้ัน  ปจจัยท่ีมีปจจัยเดยีว  ไมมีปจจัยพิสดารเลย  มีอยู ๑๔ ปจจัย  คือ 
 ๑. เหตุปจจัย       ๒. อารัมมณปจจัย      ๓. อนันตรปจจัย       ๔. สมนันตรปจจัย    

๕. สหชาตปจจัย ๖. อัญญมัญญปจจัย    ๗. ปจฉาชาตปจจัย     ๘. อาเสวนปจจัย    
๙. วิปากปจจัย       ๑๐. ฌานปจจัย  ๑๑. มัคคปจจัย          ๑๒. สัมปยุตตปจจัย   
๑๓. นัตถิปจจัย      ๑๔. วิคตปจจัย 

 

(ข)   นามเปนปจจัย  นามเปนปจจยุปบัน   มี  ๖  ปจจัย  คือ 
๑. อนันตรปจจัย    ๒. สมนันตรปจจัย    ๓. นัตถิปจจัย    ๔. วิคตปจจัย    
๕. อาเสวนปจจัย      ๖. สัมปยุตตปจจัย 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



๖๓ 

๕.  ข.   จงตอบคาํถามดงัต่อไปนี�    (66).............หนา ) 

๑.  นามเป็นปัจจยั   รปูเป็นปัจจยปุบนั     มีกี�ปัจจยั ?   คืออะไรบ้าง ? 

๒.  รปูเป็นปัจจยั     นามเป็นปัจจยุปบนั      มีกี�ปัจจยั ?   คืออะไรบ้าง ? 

๓.  นามรปูทั �ง  ๒  เป็นปัจจยั  นามรปูทั �ง  ๒  เป็นปัจจยปุบนั    มีกี�ปัจจยั ?   คืออะไรบ้าง ? 

ตอบ ข.  แสดงชื่อปจจัยท่ีอยูในหมวดน้ัน ๆ  มีดังน้ี   
๑.  นามเปนปจจัย รูปเปนปจจยุปบัน   มี  ๑  ปจจยั   คือ  ปจฉาชาตปจจัย 
๒.  รูปเปนปจจยั   นามเปนปจจยุปบัน  มี  ๑  ปจจยั   คือ  ปุเรชาตปจจัย 
 

๓.  นามรูปเปนปจจัย  นามรูปเปนปจจยุปบัน  มี  ๙  ปจจัย   คือ   
๑. อธิปติปจจัย   ๒. สหชาตปจจัย   ๓. อัญญมัญญปจจัย   
๔. นิสสยปจจัย   ๕. อาหารปจจัย   ๖. อินทริยปจจัย   
๗. วิปปยุตตปจจัย   ๘. อัตถิปจจยั    ๙. อวิคตปจจยั  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



ปญหา - เฉลย 

 

ขอสอบ - ขอเขียน 
 

(๒๕๓๕ – ๒๕๖๖) 
 

ชั้น  มัชฌิมอาภิธรรมิกะโท 

 

 เลม  ๒ 

 
 
 
 
 
 
 

 

 

 
 

 

ปรับปรุง   พิมพครั้งท่ี 7  

2566                                                             01 - 01 - 2567  
  



 

เก็บทุกรายละเอียด   ท่ีจําเปน 
เก็บทุกประเด็น  ท่ีสําคัญ 

 เก็บไวทุกความตองการ  เพ่ือคนพิเศษเชนคุณ  
  

 
เหมาะสําหรับนักศึกษาพระอภิธรรม 

ช้ัน  มัชฌิมอาภิธรรมิกะโท 
  

ใชเปนคูมือประกอบการเรียน 
ทบทวนเรื่องท่ีเรียนแลว 

เตรียมตัวสอบ 

 
 
 

พิมพครั้งท่ี  ๑ / ๒๕๖๑   จํานวน   ๑๒๐  เลม / ชุด 

พิมพครั้งท่ี  ๒ / ๒๕๖๒   จํานวน   ๑๕๐  เลม / ชุด 
พิมพครั้งท่ี  ๓ / ๒๕๖๓   จํานวน   ๑๕๐  เลม / ชุด 

พิมพครั้งท่ี  ๔ / ๒๕๖๔   จํานวน   ๑๕๐  เลม / ชุด 
พิมพครั้งท่ี  ๕ / ๒๕๖๕   จํานวน   ๑๕๐  เลม / ชุด 

พิมพครั้งท่ี  ๖ / ๒๕๖๖   จํานวน   ๑๕๐  เลม / ชุด 
พิมพครั้งท่ี  ๗ / ๒๕๖๗   จํานวน   ๑๕๐  เลม / ชุด 

 
 
 
 
 

 รวบรวมโดย 
  

พระมหาพิชิต  รตินฺธโร   ป.ธ. ๙ / ๒๕๕๖ 

อภิธรรมบัณฑิต  รุนที่ ๕๙ / ๒๕๖๕ 



๑ 

ปริจเฉทท่ี  ๙  เลม  ๑ 
สมถกรรมฐาน 

 

......................................................................................................................................................................................................................... 
 

๑.  จงแสดงคาํปฏิญญาของพระอนุรทุธาจารย ์  ทั �งบาลีและคาํแปล       (ออกสอบป  40)     

ตอบ คําปฏิญญาของพระอนุรุทธาจารย                                                      (หลักสูตรหนา  1 )   

  สมถวิปสฺสนานํ    ภาวนานมิโต  ปร ํ
     กมฺมฏฐานํ  ปวกฺขามิ   ทุวิธมฺป  ยถากฺกมํ ฯ 

ตอจากปจจัยสังคหวิภาคนั้น  ขาพเจาจะแสดงกรรมฐาน  ๒  ประเภท   

คือ  สมถภาวนากรรมฐานและวิปสสนาภาวนากรรมฐาน  ตามลําดับ 
 

๒.  จงแสดงกรรมฐาน  ๔๐   ทั �งบาลีและคาํแปล                         (40)...............หนา 1)  

ตอบ ตตฺถ  สมถสงฺคเห  ตาว  ทส  กสิณานิ,  ทส  อสุภา,  ทส  อนุสฺสติโย,   

จตสฺโส  อปฺปมฺญาโย,  เอกา  สฺญา,  เอกํ  ววตฺถานํ,  จตฺตาโร  อารุปฺปา  เจติ   
สตฺตวเิธน  สมถกมฺมฏฐานสงฺคโห ฯ 

ในบรรดากรรมฐาน  ๒ อยางนั้น   ในสมถกรรมฐานสังคหะ   นักศึกษาท้ังหลาย   
พึงทราบ  การรวบรวมสมถกรรมฐาน  โดยแบงออกเปน  ๗  หมวดกอน  ดังนี้คือ   
กสิณ ๑๐   อสุภะ ๑๐      อนุสสติ ๑๐    อัปปมัญญา ๔      

สัญญา ๑     ววัตถาน ๑        อารุปปะ ๔ 
   

๓.   อนุสนธิในปริจเฉทที�  ๙  นั �น   อธิบายความว่าอย่างไร                 (42)...............หนา 14) 

ตอบ   อนุสนธิในปริจเฉทท่ี  ๙  นั้น  พระอนุรุทธาจารยไดแสดงความเปนไปของรูป  นาม   
โดยความเปนอนัตตะ  ใหกุลบุตรท้ังหลายไดทราบ  โดยนัยท้ัง  ๒  คือ ปฏิจจสมุปปาทนัย  

และปฏฐานนัยจบลงแลว  ตอจากนั้นก็ไดช้ีแจงถึงแนวทางการปฏิบัติสมถภาวนาและ
วิปสสนาภาวนา  ใหกุลบุตรท้ังหลายไดทราบ  เพ่ือเปนเครื่องดําเนินงานในการปฏิบัต ิ

  ตอไป 
 

 

.....................................................................................................................................................................................................................................................................  
 

หมายเหตุ  :  ขอสอบท่ีวงกลมไว   เปนขอสอบเกา  (๒๕๓๕ - ๒๕๔๕)    

    รวบรวมไวเปนสถติิขอสอบ   (เก็บไวอานทบทวนบทเรียน)     
 

 

หนังสือปริจเฉทท่ี ๙ / ๑   อางอิงตามหลักสูตร   พิมพครั้งท่ี ๖ / ๒๕๕๔ 

 



๒ 

๔.  กมัมฏัฐานสงัคหะ   หมายความว่าอย่างไร                (59) 

ให้แสดงวจนัตถะพร้อมทั �งคาํแปล                (หนา 15) 

ตอบ กัมมฏัฐานสังคหะ  หมายความวา  เปนปริจเฉทท่ีแสดงการรวบรวมกรรมฐานตาง ๆ 

แสดงวจนัตถะวา    กมฺมฏฐานานํ   สงฺคโห  =  กมฺมฏฐานสงฺคโห 
ปริจเฉทท่ีแสดงการรวบรวมกรรมฐานท้ังหมด  ช่ือวา  กัมมฏัฐานสังคหะ 

 

๕.  ภาวนา   แปลว่าอย่างไร                                               (47,  59,  61) 

ให้แสดงวจนัตถะพร้อมทั �งคาํแปลมาด้วย                   (หนา 15) 

ตอบ  ภาวนา  แปลวา  ธรรมท่ีควรเจริญ  คือใหเกิดข้ึนบอย ๆ  ในสันดานของตน  ช่ือวา  ภาวนา   

แสดงวจนัตถะวา    ภาเวตพฺพาติ  =  ภาวนา 

ธรรมท่ีบัณฑิตท้ังหลาย  พึงทําใหเกิดข้ึนเปนครั้งแรกและครั้งหลัง ๆ  ใหติดตอกันเปนนิจ 
จนถึงเจริญข้ึน   ฉะนั้น  จึงช่ือวา  ภาวนา 

 

๖.  ภาวนา   แปลว่าอย่างไร   มีกี�อย่าง   คืออะไรบา้ง         (44,  45,  47,  49,  53,  57,  61)  

ให้แสดงวจนัตถะของสมถภาวนา   นัยที� ๑                    (51)……….หนา 15,  16,  18) 

และของวิปัสสนา                                       

ตอบ ภาวนา  แปลวา  ธรรมท่ีควรเจริญ  คือใหเกิดข้ึนบอย ๆ  ในสันดานของตน  ช่ือวา  ภาวนา   

   ภาวนา  มี  ๒  อยาง  คือ  ๑. สมถภาวนา    ๒. วิปสสนาภาวนา   
แสดงวจนัตถะของสมถภาวนา  นัยท่ี ๑  วา   กิเลเส  สเมตีติ  =  สมโถ   

ธรรมใด  ทําใหกิเลสมีกามฉันทนิวรณเปนตน  สงบลง  ฉะนั้น  ธรรมนั้นช่ือวา  สมถะ 

แสดงวจนัตถะของวปิสสนาวา   วิเสเสน  ปสสฺตีต ิ =  วิปสฺสนา   
ธรรมชาติใด  ยอมเห็นแจงเปนพิเศษ   ฉะนั้น  ธรรมชาตินั้นช่ือวา  วิปสสนา 

 

๗.   กิเลเส   สเมตีติ  =  สมโถ   วจนัตถะข้อที�  ๑  นี�    แปลว่าอย่างไร    

และจงอธิบายในวจนัตถะข้อนี�   มาให้ถกูต้อง          (49)……….หนา 16) 

ตอบ วจนัตถะขอท่ี ๑  นี้  แปลวา   

ธรรมใด  ทําใหกิเลสมีกามฉันทนิวรณเปนตน  สงบลง  ฉะนั้น  ธรรมนั้นช่ือวา  สมถะ   
ไดแก  สมาธิ  คือ  เอกัคคตา  ท่ีในมหากุศลจิต ๘  และรูปาวจรปฐมฌานกุศลจิต ๑ 

อธิบายวา  ปุถุชนท้ังหลาย  ท่ีกําลังเจริญสมถกรรมฐานอยูนั้น   ในเวลานั้น  มหากุศลจิตตุปบาท   

ยอมเกิดข้ึนเรื่อย ๆ   ถาผูนั้นเปนติเหตุกปุถุชน  และมีความพยายามอยางเพียงพอแลว   
ก็จะสามารถสําเร็จเปนฌานลาภีบุคคล  คือ  รูปาวจรปฐมฌานกุศลยอมเกิดข้ึน   

มหากุศลจิตตุปบาทและปฐมฌานกุศลจิตตุปบาทเหลานี้  มีเอกัคคตาเจตสกิเปนประธาน  

ทานมุงหมายเอาเฉพาะ  เอกัคคตาเจตสิกดวงนี้แหละ  จึงแสดงวจนัตถะวา  กิเลเส  สเมตีติ  สมโถ 
 



๓ 

๘.  สมถะ   มีกี�อย่าง   คืออะไรบา้ง   ให้อธิบายในสมถะนั�น ๆ  ด้วย       

ตอบ สมถะ   มี  ๒  อยาง   คือ                         (45,  50,  53)……….หนา 17) 

 ๑.  ปริตตสมถะ   การเจริญสมถกัมมัฏฐานของบุคคล  ท่ียังไมเขาถึงอัปปนาภาวนา   
ช่ือวา  ปริตตสมถะ    เพราะในขณะนั้นมีแตมหากุศล  หรือมหากิริยาชวนะเทานั้นท่ีเกิดข้ึน    

องคฌานท่ีประกอบอยูนั้นก็ยังมีกําลังออนอยู 
 ๒.  มหัคคตสมถะ   การเจริญสมถกัมมัฏฐานของบุคคล  ท่ีเขาถึงอัปปนาภาวนา  คือ 
มหัคคตฌาน  ช่ือวา  มหัคคตสมถะ   เพราะในขณะนั้นมหัคคตกุศล  หรือมหัคคตกิริยาชวนะ 

เทานั้นท่ีเกิดข้ึน  และองคฌานท่ีประกอบอยูนั้นก็มีกําลังมาก  สามารถเขาไปเพงในสมถอารมณ 
อยางแนวแน    สวนองคฌานท่ีประกอบกับมหัคคตกุศลนั้นเลาก็มีกําลังมาก  สามารถประหาณ 
นิวรณธรรมโดยวิกขัมภนะ  อีกดวย 
 

๙. คาํว่า   วิปัสสนา   เมื�อตดับทแล้วมีกี�บท   คืออะไรบา้ง   (46) 

ให้แสดงความหมายและวจนัตถะมาด้วย                             (หนา 18) 

ตอบ คําวา  วิปสสนา  เมื่อตัดบทแลว  มี  ๒  บท  คือ    
วิ  บทหนึ่ง     ปสสนา  บทหนึ่ง   

วิ    แปลวา   พิเศษ   
ปสสนา  แปลวา   ความเห็นแจง   
เมื่อรวมเขาท้ัง  ๒  บทแลว   ก็คงแปลวา   ความเห็นแจงเปนพิเศษ         

ดังแสดงวจนัตถะวา   วิเสเสน  ปสสฺตีติ  =   วิปสฺสนา   
ธรรมชาติใด  ยอมเห็นแจงเปนพิเศษ   ฉะนั้น  ธรรมชาตินั้นช่ือวา  วิปสสนา 

 

๑๐. การเหน็แจ้งเป็นพิเศษ   ซึ�งเป็นตวัวิปัสสนาปัญญานั�น    

มีอยู่กี�อย่าง   คืออะไรบา้ง                    (46)……….หนา 18) 

ตอบ การเห็นแจงเปนพิเศษซึ่งเปนตัววิปสสนาปญญานัน้   มีอยู  ๒  อยาง  คือ 

๑.  การเห็นแจงเปนพิเศษในอารมณตาง ๆ  ท่ีมาปรากฏทางตา  หู  จมูก  ล้ิน  กาย  ใจ  
โดยความเปนรูปนาม 

๒.  การเห็นแจงเปนพิเศษในอารมณตาง ๆ  ท่ีมาปรากฏทางตา  หู  จมูก  ล้ิน  กาย  ใจ   

โดยความเปนอนิจจะ  ทุกขะ  อนัตตะ  อสุภะ 
 
  

 
 

 

 

 

 

 



๔ 

๑๑. วิปัสสนา   แปลว่าอย่างไร   มีกี�ประการ   คืออะไรบา้ง    

   ให้แสดงความหมายด้วย                  (45,  47,  50)……….หนา 21) 

ตอบ วิปสสนา  แปลวา   ความเห็นแจงเปนพิเศษ   มี  ๓  ประการ   คือ 
๑.  สงฺขารปริคฺคณฺหนกวปิสฺสนา   คือ   วิปสสนาญาณท่ีมีการกําหนดรูในสังขารธรรม  รูปนาม 

๒.  ผลสมาปตฺติวิปสฺสนา    คือ   วิปสสนาญาณท่ีเปนเหตุใหเขาผลสมาบัติได 
๓.  นิโรธสมาปตฺติวิปสฺสนา     คือ   วิปสสนาญาณท่ีเปนเหตุใหเขานิโรธสมาบัตไิด 
 

๑๒.  คาํว่า   กมัมฏัฐาน   แปลว่าอย่างไร                                      (47,  53,  59) 

  เมื�อแยกบทแล้วได้กี�บท   คืออะไรบา้ง   และแปลว่าอย่างไร      (หนา 23)     

ตอบ  คําวา  กัมมัฏฐาน  แปลวา  เปนท่ีตั้งแหงการเจรญิสมถะและวปิสสนา 
เมื่อแยกบทออกแลว  ได  ๒  บท  คือ  กมฺม + ฐาน  

กมฺม     แปลวา    การกระทํา   

ฐาน     แปลวา    เปนท่ีตั้ง 
 

๑๓. อารมณ์กรรมฐานและอารมัมณิกภาวนากรรมฐาน   

ได้แก่อะไร               (45,  49,  53,  57)……….หนา 23)  

ตอบ อารมณกรรมฐาน    ไดแก  อารมณของสมถะ  มีปถวีกสิณเปนตน  และอารมณของ 
      วิปสสนา  มีเตภูมิกสังขารธรรม  คือ  รูปนามท่ีเกิดอยูในภูมิท้ัง ๓ 

อารัมมณิกภาวนากรรมฐาน ไดแก  การพยายามเจริญสมถะและวปิสสนาท่ีเกิดข้ึนกอน ๆ 
 

๑๔.  อารมณ์กรรมฐาน   และอารมัมณิกภาวนากรรมฐาน   ต่างกนัอย่างไร     

ให้ยกวจนัตถะ  และอธิบายประกอบด้วย          (50,  51,  59)……….หนา 23) 

ตอบ อารมณกรรมฐานและอารัมมณิกภาวนากรรมฐาน  ตางกันอยางนี้ 
อารมณกรรมฐาน  ไดแก  อารมณของสมถะ  มีปถวีกสิณเปนตน   

และอารมณของวิปสสนา  มีเตภูมิกสังขารธรรม  คือ  รูปนามท่ีเกิดอยูในภูมิท้ัง ๓     
ดังมีวจนัตถะแสดงวา   กมฺมสฺส   ฐานํ  =  กมฺมฏฐานํ     
อารมณอันเปนท่ีตั้งแหงการเจริญสมถะวิปสสนา  ช่ือวา  กัมมัฏฐาน  

อารัมมณิกภาวนากรรมฐาน  ไดแก  การพยายามเจริญสมถะและวิปสสนา  ท่ีเกิดข้ึนกอน ๆ  
ดังมีวจนัตถะแสดงวา   กมฺมสฺส   ฐานํ  =  กมฺมฏานํ   
ความพยายามท่ีเกิดข้ึนกอน ๆ  อันเปนท่ีตั้งของความพยายามท่ีเกิดข้ึนหลัง ๆ  

ช่ือวา  กัมมัฏฐาน 
สําหรับวจนตัถะในขอนี้นัน้  หมายความวา  ความพยายามท่ีเกิดข้ึนในครั้งหลัง ๆ  นี้   

มีความพยายามท่ีเกิดข้ึนแลวในขณะกอน ๆ  เปนระยะสืบตอกันมานั่นเอง  เปนท่ีตั้ง   

ฉะนั้น  ความพยายามท่ีเกิดข้ึนกอน ๆ  นั้น  จึงช่ือวา  อารัมมณิกภาวนากรรมฐาน 



๕ 

๑๕. กรรมฐาน   แปลว่าอะไร    มีกี�อย่าง   คืออะไรบา้ง  

สาํหรบัอารมัมณิกภาวนากรรมฐานนั�น    ให้แสดงวจนัตถะ 

และอธิบายประกอบด้วย                     (56,  58,  61)……….หนา 23) 

ตอบ กรรมฐาน  แปลวา  เปนท่ีตั้งแหงการเจริญสมถะและวิปสสนา  มี  ๒ อยาง  คือ   
อารมณกรรมฐาน  อยางหนึ่ง    อารัมมณิกภาวนากรรมฐาน  อยางหนึ่ง   
ใน  ๒  อยางนี้ ..................    

อารมณกรรมฐาน  ไดแก  อารมณของสมถะ  มีปถวีกสิณเปนตน   
และอารมณของวิปสสนา  มีเตภูมิกสังขารธรรม  คือ  รูปนามท่ีเกิดอยูในภูมิท้ัง ๓ 

อารัมมณิกภาวนากรรมฐาน  ไดแก  การพยายามเจริญสมถะและวิปสสนา  ท่ีเกิดข้ึนกอน ๆ   

ดังมีวจนัตถะแสดงวา   กมฺมสฺส   ฐานํ  =  กมฺมฏฐานํ   
ความพยายามท่ีเกิดข้ึนกอน ๆ  อันเปนท่ีตั้งของความพยายามท่ีเกิดข้ึนหลัง ๆ  
ช่ือวา  กัมมัฏฐาน   

อธิบายวา   ความพยายามท่ีเกิดข้ึนในครั้งหลัง ๆ  นี้  
มีความพยายามท่ีเกิดข้ึนแลวในขณะกอน ๆ  เปนระยะสืบตอกันมานั้นเอง  เปนท่ีตั้ง    
ฉะนั้น  ความพยายามท่ีเกิดข้ึนกอน ๆ  นั้น   จึงช่ือวา  อารัมมณิกภาวนากรรมฐาน 

 

 

๑๖. สมถกรรมฐาน  ๔๐   แบง่ออกเป็นกี�หมวด   คืออะไรบา้ง     (44,  45,  46,  48,  53) 

ตอบ สมถกรรมฐาน  ๔๐  แบงออกเปน  ๗  หมวด  คือ                                (หนา 25) 

๑. กสิณ ๑๐    ๒. อสุภะ ๑๐   ๓. อนุสสติ ๑๐   ๔. อัปปมัญญา ๔    

๕. สัญญา ๑   ๖. ววัตถาน ๑   ๗. อารุปปะ ๔       
  

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



๖ 

๑๗.  คาํว่า   บริกรรม   บริกรรมภาวนา   อปุจาร   อปุจารภาวนา      

  อปัปนา   อปัปนาภาวนา   หมายความว่าอย่างไร     

ตอบ   (45,  46,  49,  53,  54,  55,  56,  57,  60)……….หนา 36) 

บริกรรม    หมายความวา  มหากุศล  มหากิริยา  ท่ีเกิดข้ึนกอน ๆ  นับตั้งแตไดเริ่มตน 
    เจริญสมถกรรมฐานใหม ๆ  ตลอดมา  จนถึงจดขอบเขตแหงอุคคหนิมตินัน้    

ช่ือวา  บริกรรม 

บริกรรมภาวนา   หมายความวา  วิถีจิตท่ีจดัแจงปรุงแตงอัปปนา  หรือ  วิถีจิตท่ีเปนเหต ุ
    แหงการเจริญกรรมฐานเบื้องตนนี้  พระโยคีบุคคลควรกระทําใหเกิดข้ึน 

ติดตอกันอยูเรื่อย ๆ  และทวีมากย่ิงข้ึนไปเปนลําดับ  ฉะนั้นวิถีจิตนั้น   

ช่ือวา  บริกรรมภาวนา 
อุปจาร    หมายความวา  มหากุศล  มหากิริยา  ท่ีเกิดข้ึนใกลกันกับอัปปนาฌาน   
     ช่ือวา  อุปจาร 

อุปจารภาวนา   หมายความวา  วิถีจิตท่ีช่ือวาอุปจารนี้แหละ  พระโยคีบุคคลควรกระทํา 
    ใหเกิดข้ึนเรื่อย ๆ  โดยใหทวีมากย่ิงข้ึนไป   ฉะนั้นวิถีจิตนั้น   
    ช่ือวา  อุปจารภาวนา 

อัปปนา    หมายความวา  เปนช่ือของวิตกโดยตรง   
สวนมหัคคตจิต  โลกุตตรจิต  เจตสิก  ท่ีเรียกวาอัปปนานั้น  เปนการเรียก 

โดยออมตามนัยอวยวูปจารนัย  หมายความวา  ยกช่ือของวิตกข้ึนมาตั้งไว 
ในธรรมท่ีประกอบกันกับวิตก 

อัปปนาภาวนา   หมายความวา  ธรรมชาติท่ีเปนอัปปนาดวย  เปนการกระทําท่ีถึงแลว   

     ซึ่งความเจริญนั้นดวย 
 

   

อัปปนาภาวนา   หมายความวา   ธรรมชาติใดยอมยกสัมปยุตตธรรมข้ึนสูอารมณเฉพาะหนา 

(ป  49,  53)   หรือ  ธรรมชาติใดเปนอัปปนาดวย   เปนการกระทําท่ีถึงแลวซึ่งความเจรญิ

นั้นดวย    ฉะนั้นธรรมชาตินั้น  ช่ือวา  อัปปนาภาวนา 
 

(คําตอบน้ีเปนวจนัตถะของภาษาบาลี   ไมใชความหมายของภาษาไทย) 

  
 
 

 

 

 

 

 

 



๗ 

๑๘.  ภาวนาอย่างไหนได้ชื�อว่า  บริกรรม    จงแสดงวจนัตถะด้วย                     (50) 

และบริกรรมภาวนานั�นเป็นวิถีจิตชนิดไหน    มีวจนัตถะว่าอย่างไร       (หนา 36)   

ตอบ มหากุศล  มหากิริยา  ท่ีเกิดข้ึนกอน ๆ  นับตั้งแตไดเริ่มตนเจริญสมถกรรมฐานใหม ๆ  

ตลอดมา  จนถึงจดขอบเขตแหงอุคคหนิมิตนัน้  ช่ือวา  บริกรรม 
ดังแสดงวจนัตถะวา       
อปฺปนํ   ปริกโรติ   ปริสงฺขโรตีติ  =  ปริกมฺมํ   (วา) 

ปริอาทิภูตํ   กมฺมํ  =  ปริกมฺมํ   

 วิถีจิตอันใดยอมจัดแจงปรุงแตงอัปปนา  ฉะนั้น  วิถีจิตนั้นช่ือวา  บริกรรม   
หรืออีกนัยหนึ่ง  วิถีจิตท่ีเปนเหตแุหงการเจริญกรรมฐานเบื้องตน  ช่ือวา  บริกรรม 

วิถีจิตท่ีจัดแจงปรุงแตงอัปปนา  หรือวิถีจิตท่ีเปนเหตุแหงการเจริญกรรมฐานเบื้องตนนี ้  

พระโยคีบุคคลควรกระทําใหเกิดข้ึนติดตอกันอยูเรื่อย ๆ  และทวีมากย่ิงข้ึนไปเปนลําดับ   
ฉะนั้น  วิถีจิตนั้นช่ือวา  บริกรรมภาวนา 
 วิถีจิตท่ีเกิดข้ึนติดตอกันอยูเรื่อย ๆ  ในขณะท่ีกําลังบริกรรมวา  ปถวี ๆ  อยูเปนตนนั้น    

วิถีจิตนั้น  ช่ือวา  บริกรรมภาวนา    ดังมีวจนัตถะแสดงวา 
 ปริกมฺมฺจ  ตํ  ภาวนา  จาติ  =  ปริกมฺมภาวนา  

 วิถีจิตใดช่ือวาบริกรรมดวย   ช่ือวาภาวนาดวย   ฉะนั้น  วิถีจิตนั้นช่ือวา  บริกรรมภาวนา 
 

๑๙.  คาํว่า   อปัปนา   เป็นชื�อของสภาวะชนิดไหน   มีวจนัตถะว่าอย่างไร          

เมื�อรวมคาํว่า   อปัปนา   กบัคาํว่า  ภาวนา   เข้าเป็นบทเดียวกนัแล้ว   

มีใจความว่าอย่างไร                                                 (43)……….หนา 37) 

ตอบ คําวา  อัปปนา  เปนช่ือของวิตกโดยตรง    สวนมหัคคตจิต  โลกุตตรจิต  เจตสิก   
   ท่ีเรียกวา  อัปปนานั้น  เปนการเรยีกโดยออม  ตามนัยอวยวูปจารนัย   

หมายความวา  ยกช่ือของวิตกข้ึนมาตั้งไวในธรรมท่ีประกอบกันกับวิตก   

ดังมีวจนัตถะแสดงวา   อปฺเปติ  สมปฺยุตฺตธมฺเม  อารมฺมณ ํ อภินิโรเปตีติ  =  อปฺปนา   

   ธรรมชาติใด  ยอมยกสัมปยุตตธรรมข้ึนสูอารมณ  เฉพาะหนา      

   ฉะนั้น  ธรรมชาตินั้น  ช่ือวา  อัปปนา   
   ไดแก  วิตกองคฌานท่ีประกอบกับมหัคคตโลกุตตรธรรม  

 

เมื่อรวมคําวา   อัปปนา  กับคําวา  ภาวนา  เขาเปนบทเดียวกันแลว  มีใจความวา 
ธรรมชาติท่ียกสัมปยุตตธรรมข้ึนสูอารมณเฉพาะหนา  (อัปปนา)   
และเปนการกระทําท่ีถึงแลวซึ่งความเจริญนั้น  ช่ือวา  อัปปนาภาวนา   

หรือจะตอบวา   ธรรมชาติท่ีเปนอัปปนาดวย  เปนการกระทําท่ีถึงแลวซึ่งความเจริญ 
     นั้นดวย  ช่ือวา  อัปปนาภาวนา  ก็ได 
 



๘ 
.....................................................................................................................................................................................................................................................................  

๒๐. บริกรรมนิมิต   อคุคหนิมิต   และปฏิภาคนิมิต   มีความแตกต่างกนัอย่างไร  

มีวจนัตถะรบัรองว่าอย่างไร                                       (60)……….หนา 38) 

(หมายเหตุ  :  คําถามไมชัดเจนวา  จะใหแสดงวจนัตถะก่ีคํา  หรือจะใหแสดงวจนัตถะคําไหน) 
.....................................................................................................................................................................................................................................................................  

คาํถามใหม่      จงแสดงความต่างกนัระหว่าง  บริกรรมนิมิต  กบั  อคุคหนิมิต    

    พร้อมทั �งวจนัตถะและสภาพของปฏิภาคนิมิตนั�นด้วย     (คําถามหนา 262  ขอ 39)    

ตอบ อารมณกรรมฐานท่ีเปนบริกรรมนิมิต  อุคคหนิมิต  ท้ังสองนี้  ตางกันก็แตเพียงวา  
บริกรรมนิมิตนั้น   พระโยคีบุคคลเห็นไดดวยตา   เปนปจจุบันรูปารมณ  

สวนอุคคหนิมตินั้น   เปนภาพท่ีพระโยคีบุคคลเห็นไดดวยใจ   เปนอดีตรูปารมณ  
เมื่อวาโดยรูปราง  สัณฐาน  สีสัน  วรรณะ  ตลอดจนประมาณความเล็กหรอืใหญแลว  
ก็คงเหมือนกันท้ังสิ้น  

 

ปฏิภาคนิมิต  อารมณกรรมฐานท่ีมีสวนคลาย  ช่ือวา  ปฏิภาค  
ฉะนั้น  ปฏิภาคนิมิตนั้น  จึงเปนอารมณกรรมฐานท่ีมีสภาพคลายกันกับอุคคหนิมิต  

ดังมีวจนัตถะวา    ปฏิภาคํ  นิมิตฺตํ  =  ปฏิภาคนิมิตฺต ํ 
อารมณกรรมฐานท่ีมีสภาพคลายกันกับอุคคหนิมิต  ช่ือวา  ปฏิภาคนิมิต 

 

๒๑.   การแสวงหาอมตธรรม   มีอยู่กี�อย่าง    คืออะไรบา้ง           (47,  51) 

ตอบ   การแสวงหาอมตธรรม    มีอยู  ๒  อยาง  คือ                             (หนา 41) 

๑.  ทางตรง    ไดแก   การเจริญวิปสสนาตามแนวสติปฏฐานท้ัง ๔ 
๒.  ทางออม      ไดแก   การเจริญสมถภาวนากอน   

                              ตอเมื่อไดสําเร็จเปนฌานลาภีบุคคลแลว  จึงจะเจริญวิปสสนาตอไป 
 

๒๒.   กิจเบื�องต้นก่อนที�จะลงมือปฏิบติักรรมฐาน   มีกี�ประการ   คืออะไรบา้ง 

ตอบ กิจเบื้องตนกอนท่ีจะลงมือปฏิบัติกรรมฐาน  มี  ๗  ประการ  คือ                  (36) 

    ๑.  ตั้งตนอยูในศีล                                                                     (หนา 41) 

๒.  ตัดมหาปลิโพธ  คือ  เครื่องกังวลใหญ  ๑๐  ประการ 
๓.  แสวงหากัลยาณมิตรท่ีมีความรูในการใหกรรมฐาน 
๔.  ทําการศึกษาอบรม  ในกรรมฐานท่ีเหมาะสมกับจริตของตน   

            ซึ่งเปนสวนหนึ่งของปริยัติ  ท่ีเนยยบุคคลท้ังหลายจะละเวนเสียมิได 
๕.  เวนจากสถานท่ีท่ีเปนโทษแกการปฏิบตั ิ
๖.  อยูในสถานท่ีท่ีสะดวกสบายแกการปฏิบัต ิ

๗.  ตัดขุททกปลิโพธ  เครื่องกังวลเล็ก ๆ  นอย ๆ  แลวก็ลงมือปฏิบัต ิ
 

 



๙ 

๒๓.   ผูที้�จะได้ชื�อว่าเป็นกลัยาณมิตรของผูป้ฏิบติัสมถะและวิปัสสนาทั �งหลายนั�น   

ต้องประกอบด้วยคณุธรรมกี�ประการ   คืออะไรบา้ง   ให้บอกมาพร้อมด้วย 

ความหมาย                     (36)...............หนา 42)  

ตอบ ผูท่ีจะไดช่ือวาเปนกัลยาณมิตรของผูปฏิบัติสมถะและวิปสสนาท้ังหลายนั้น   
ตองประกอบดวยคุณธรรม  ๗  ประการ  คือ 
๑.  ปโย    เปนผูท่ีนารัก  นาเล่ือมใส  เพราะมีศีลบริสุทธ 

๒.  ครุ   เปนผูท่ีนาเคารพ   เพราะประกอบดวยคุณธรรม  มีศีล  สมาธิ   
     และการถือธุดงค  มีปงสุกูลิกังคธุดงค  เตจีวริกังคธุดงค  ปณฑปาติกังค- 
     ธุดงค   เอกาสนิกังคธุดงค  เหลานี้เปนตน 

๓.  ภาวนีโย  เปนผูท่ีนาสรรเสริญ   เพราะมีจิตใจเท่ียงธรรม  ไมลําเอียง  ในบรรดา   
    สหธรรมิกและลูกศิษย 
๔.  วตฺตา   เปนผูท่ีสามารถอบรมลูกศิษยไดดี 

๕.  วจนกฺขโม    เปนผูยอมรับคําตักเตือนจากสหธรรมิกและลูกศิษย 
๖.  คมฺภีรฺจ  กถํ  กตฺตา   เปนผูสามารถแสดงธรรมอันลึกซึ้ง  กลาวคือ  ความเปนไป 
    ของรูปนาม  ขันธ ๕  มีสัจจะ ๔  ปฏิจจสมุปบาท  ไตรลักษณ  เหลานี ้

      เปนตน  ไดอยางแจมแจงชัดเจน 
๗.  อฏฐาเน  โน  จ  นิโยชเย   เปนผูเวนจากการชักชวนในสิ่งท่ีไมเปนประโยชน   

      แมท่ีสุดเพียงครั้งเดียวก็ไมทํา  มีแตการคอยชักนําใหทํา  ในสิ่งท่ี 
     เปนประโยชนตน  และประโยชนของพระพุทธศาสนา  อยูเปนนิจ 
 

๒๔.   หลงัจากที�ฌานวิถีดบัลงแล้ว   จะรู้ได้อย่างไรว่าตนได้ฌาน    

  จงอธิบายให้ทราบด้วย                               (38)...............หนา 66)   

ตอบ  ในฌานวิถีนี้  อารมณของบริกรรม   อุปจาร  อนุโลม  โคตรภู  ท่ีเปนกามชวนะ  กับอารมณ
ของอัปปนาฌานท่ีเปนอัปปนาชวนะนั้น   แมวาจะมีปถวีปฏิภาคนิมิตเปนอารมณเหมือนกัน 

  ก็จริง   แตขณะท่ีกามชวนะเกิดอยูนั้น   อํานาจของกามตัณหาหาไดสงบราบคาบไม   จิตใจ
ก็ยังไมมีกําลังเต็มท่ี   ตอเมื่อปฐมฌานเกิดข้ึนนั้น   แมวาเกิดเพียงขณะเดียวก็จริง   แต

สามารถขมกามตัณหาใหสงบลงไดอยางราบคาบเปนพิเศษ   จิตใจก็มีกําลังกลาแข็งเต็มท่ี  
องคฌานท้ัง  ๕  ก็ปรากฏข้ึนมาอยางเดนชัด   อุปมาเหมือนกับการตอกตะปูลงไปบนแผน
กระดานจนแนน  ฉันใด   การเขาสูอารมณของปฐมฌาน  ก็ไมหวั่นไหวคลอนแคลน  ฉันนัน้ 

     ฉะนั้น  จึงทําใหรูไดวาฌานเกิดข้ึนแลวแกตน  สวนจะบอกไดหรือไมนั้น  เก่ียวกับ 
  ความรูในดานพระอภิธรรมโดยตรง  กลาวคือ  ถาไดรับการศึกษาดีพอก็พูดได   ถาไมได 
  รับการศึกษาดีพอก็อาจพูดไมถูก 
 



๑๐ 

๒๕.  วสี   หมายความว่าอะไร   มีเท่าไร   อะไรบา้ง        (47) 

จงแสดงพร้อมความหมาย                                          (หนา 67) 

ตอบ วสี   หมายความวา   ผูมีความสามารถ   มี  ๕  อยาง  คือ  

 ๑.  อาวัชชนวสี    สามารถในการพิจารณาองคฌานของมโนทวาราวัชชนะ 
 ๒.  สมาปชชนวส ี    สามารถในการเขาฌาน 
 ๓.  อธิฏฐานวส ี    สามารถในการกําหนดเวลาเขา 

 ๔.  วุฏฐานวสี       สามารถในการกําหนดเวลาออก 
 ๕.  ปจจเวกขณวสี       สามารถในการพิจารณาองคฌานของชวนะ  
 

๒๖.  ผูป้ฏิบติัต้องการจะได้ฌานเรว็นั �น   จะเจริญกรรมฐานชนิดไหน    

จึงจะสาํเรจ็ตามความประสงค ์  ให้อธิบายด้วย       (43,  48,  52)……….หนา 89) 

ตอบ   ในบรรดากรรมฐาน  ๓๐  ท่ีใหถึงฌานไดนั้น     

กสิณ ๑๐  เปนกรรมฐานท่ีทําใหถึงฌานไดเร็วกวากรรมฐานอ่ืน ๆ   ท้ังนี้ก็เพราะ 
การเพงกสิณนั้น  อุคคหนิมิตและอุปจารสมาธิเกิดข้ึนไดงาย   เมื่ออุคคหนิมิตและอุปจารสมาธ ิ
เกิดงาย  การไดฌานก็เร็ว   ย่ิงเปนวัณณกสิณ  ๔  ดวยแลว   อุคคหนิมิตและอุปจารสมาธิ    

ตลอดจนถึงการไดฌานเหลานี้  ยอมเกิดไดโดยงาย  และเร็วย่ิงกวากสิณอ่ืน ๆ  อีกดวย 
ย่ิงกวานั้นในวัณณกสิณดวยกันนี้   พระพุทธองคก็ยังทรงยกยองโอทาตกสิณ  วาเปน 

กสิณท่ีประเสริฐเลิศย่ิงกวากสิณท่ีเหลือ ๓   โดยเหตุวา  ทําใหจิตใจของพระโยคีบุคคลท่ีกําลัง 

เจริญอยูนี้  มีความผองใส  ปราศจากถีนมิทธะเปนพิเศษ   และในขณะท่ีอุคคหนิมิตยังไมปรากฏ    
หรือปรากฏแลวก็ตาม   โอทาตกสิณยังเปนกสิณท่ีทําใหพระโยคีบุคคลสามารถทราบเหตุการณ 
ตาง ๆ  คลายกับผูท่ีไดฌานอภิญญา 
 

๒๗. จงแสดงความหมายในอนุสสติต่อไปนี�                                  (43)   

 ๑. พุทธานุสสติ    ๒. สีลานุสสติ    (หนา 107,  121)  

๓. จาคานุสสต ิ  ๔. มรณานุสสติ    (หนา 123,  136)  

๕. อานาปานัสสติ                                         (หนา 165) 

ตอบ แสดงความหมายในอนุสสตินั้น  ดังนี ้
๑.  พุทธานุสสติ   การระลึกถึงคุณของพระพุทธเจา  มี  อรหํ  เปนตนอยูเนือง ๆ  

๒.  สีลานุสสติ     การระลึกถึงความบริสุทธิ์ของศีลท่ีตนรักษาไว 
     โดยปราศจากโทษ  ๔ อยาง  มีอขัณฑะเปนตน  อยูเนือง ๆ  
๓.  จาคานสุสติ    การระลึกถึงการบริจาคทานของตน  ท่ีเปนไปโดยบริสุทธิ์  ไมมีการโออวด 

หรือการเอาหนา  เอาช่ือเสียง  แมแตประการใด ๆ  อยูเนือง ๆ 
 



๑๑ 

๔.  มรณานุสสติ   การระลึกถึงความตายท่ีตนจะตองไดประสบ 
      แลวเกิดความสังเวชสลดใจ  อยูเนือง ๆ 

๕.  อานาปานัสสติ   การระลึกอยูในลมหายใจเขาออก 
 

๒๘.   อสภุะที�ยงัมีชีวิตอยู่   อนัได้แก่ร่างกายของตนและของคนอื�น    

มีการพิจารณาอย่างไร   ในขณะไหน   จงว่ามาด ู        (36)...............หนา 104) 

ตอบ อสุภะท่ียังมีชีวิตอยู  อันไดแกรางกายของตนและของคนอ่ืน   มีการพิจารณาในขณะดังนี้ 
 ๑. ในขณะท่ีมีการบวมข้ึน  โดยอาการอยางใดอยางหนึ่ง 
  ก็พิจารณาโดยความเปนอุทธุมาตกะ 
 ๒. ในขณะท่ีเปนแผล  เปนฝ  มีโลหิต  หนอง  ไหลออกมา 
  ก็พิจารณาโดยความเปนวิปุพพกะ 
 ๓. ในขณะท่ีขาขาด  แขนขาด  มือขาด  เนื่องมาจากอุปทวเหตุอยางใดอยางหนึ่ง 
  ก็พิจารณาโดยความเปนวิจฉิททกะ 
 ๔. เห็นโลหิตเปรอะเปอน  ตามรางกาย   ก็พิจารณาโดยความเปนโลหิตกะ 
 ๕. ในขณะท่ีแลเห็นฟน    ก็พิจารณาโดยความเปนอัฏฐิกะ 
 

๒๙.    การเจริญอสภุกรรมฐานเป็นได้ทั �ง  ๒  นัย  คือ  สมถนัยและวิปัสสนานัย 

อยากทราบว่า  พิจารณาอสภุกรรมฐานอย่างไรเป็นวิปัสสนานัย   จงแสดงมาด ู

ตอบ พิจารณาโดยความเปนอนิจจัง  ทุกขัง  อนัตตา  วา             (38)...............หนา 106) 
 ๑. ความเปนอยูของตนนี้ก็ไมเท่ียง  คือ จะตองตายลงเชนเดียวกัน   เพียงแตเขา 
  ตายกอน  และตนจะตายทีหลังเทานั้น   เหตุนี้  พระพุทธองคจึงทรงเทศนาวา   
  สพฺเพ  สงฺขารา  อนิจฺจา   สังขารท้ังปวงไมเท่ียง 
 ๒. ชีวิตและรางกายของตน  ท่ีกําลังไดรับความทุกขยากลําบากอยูในบัดนี้นั้น  ยังไมถึง 
  ซึ่งยอดทุกขแตอยางใด  แตมิวันใดก็วันหนึ่งจะตองถึงซึ่งยอดทุกข  อันเปนทุกขท่ี 
  มิอาจทนสูได   ถึงกับสิ้นชีวิตลงเชนเดียวกับผูตายนี้   เหตุนี้  พระพุทธองคจึงทรง 
  เทศนาวา   สพฺเพ  สงฺขารา  ทุกฺขา   สังขารท้ังปวงเปนทุกข 
  ๓. ผูท่ีตายอยูจําเพาะหนาตนนี้  ในเมื่อยังมีชีวิตอยู  ไมมีความประสงคในการแก  เจ็บ   
  ตาย  แตอยางใด  แตก็มิอาจเปนไปตามความประสงคได  เพราะรางกายมิไดอยูใต 
  บังคับบัญชาของตน  คงเปนไปตามสภาวะของรูปนาม  ท่ีเปนอนัตตะ  ตนนี้ก็ตกอยู 
  ในสภาพเชนนี้เหมือนกัน  คือมิอาจหลีกเล่ียงใหเปนไปอยางอ่ืนได   จะตองเปนไป 
  อยางนี้โดยแนแท   เหตุนี้  พระพุทธองคจึงทรงเทศนาวา   สพฺเพ  ธมฺมา  อนตฺตา 
  รูปนามท้ังปวง  ไมอยูภายใตบังคับบัญชาของใคร ๆ  ท้ังสิ้น 
 

 



๑๒ 

๓๐. คาํว่า   เญยยธรรม   หมายความว่าอย่างไร               (48)……….หนา 109) 

มีกี�อย่าง   คืออะไรบา้ง    และได้แก่อะไร                          

ตอบ เญยยธรรม   หมายความวา   ธรรมท่ีควรรู   มี  ๕  อยาง  คือ 
 ๑. สังขาร   ไดแก   จิต  เจตสิก  และนิปผันนรูป 

 ๒. วิการ   ไดแก   วิการรูป ๕ 
 ๓. ลักขณะ   ไดแก   ลักขณรูป ๔ 
 ๔. นิพพาน   ไดแก   ธรรมชาติท่ีนอกจากขันธ  ๕  และบัญญัติ 

 ๕. บัญญัติ   ไดแก   สัททบัญญัติ  คือช่ือตาง ๆ  ภาษาตาง ๆ   
     อัตถบัญญัติ  ไดแก  เนื้อความ  คือคําอธิบายใจความในเรื่องนั้น ๆ   
    และรูปรางสัณฐาน  ของมนุษย  เทวดา  พรหม  อบายสัตว  ตนไม 

       แผนดิน  ภูเขา  แมน้ํา  ปา  เปนตน 
   

๓๑.  วิชชา  ๓   คืออะไรบา้ง   และได้แก่อะไร               (39)...............หนา 109) 

ตอบ วิชชา  ๓  คือ 

๑. ปุพเพนิวาสานุสสติญาณ    ไดแก  ปญญาท่ีสามารถระลึกชาติในอดีตได 
๒. ทิพพจักขุญาณ   ไดแก  ปญญาท่ีสามารถเห็นสิ่งตาง ๆ  ในท่ีหางไกลหรือเล็กท่ีสุดได 

       อยางทะลุปรุโปรง  ไมวาจะอยูในท่ีแจงหรือล้ีลับกําบังไวอยางมิดชิด 
      ประการใดก็ตาม  ยอมสามารถเห็นไดเปนอยางดี  เหมือนกับตาของ 
     เทวดาและพรหมท้ังหลาย 

๓. อาสวักขยญาณ   ไดแก  ปญญาท่ีสามารถทําลายกิเลสอาสวะใหหมดไปโดยสิ้นเชิง 
 

๓๒. แสดงศีลที�พ้นไปจากโทษ   มีเท่าไร   อะไรบา้ง          (47,  60) 

 ตอบ ศีลท่ีพนไปจากโทษ   ศีลท่ีไมมีโทษ   มี  ๔  อยาง  คือ  (หนา 122) 

๑. อขณฺฑสีล   ศีลไมขาด       
๒. อฉิทฺทสีล   ศีลไมเปนรู      

๓. อสพลสีล   ศีลไมดาง     
๔. อกมฺมาสสีล  ศีลไมพรอย 

 

๓๓. การเจริญจาคานุสสตินี�   ผูเ้จริญจะต้องมีการบริจาคทาน   ที�ถึงพร้อม 

ด้วยคณุความดี  ๓  ประการ   ได้แก่อะไรบา้ง      (47,  54,  57,  60)……….หนา 123)  

ตอบ ตองถึงพรอมดวยคุณความดี  ๓  ประการ  คือ  

๑.  ธัมมิยลัทธวัตถุ    คือ  วัตถุสิ่งของท่ีเปนเทยยธรรมนั้น   ไดมาโดยชอบธรรม 
๒.  บริบูรณดวยเจตนาท้ัง ๓  คือ  ปุพพเจตนา   มุญจเจตนา   อปรเจตนา   
๓.  มุตตจาคี  คือ  การบริจาคท่ีสละละพนไปจากความตระหนี่  และตัณหา  มานะ  ทิฏฐิ 



๑๓ 

๓๔.  กรรมฐานอะไรในสมถกรรมฐาน  ๔๐  นั �น   ซึ�งผูเ้จริญใช้เป็นอารมณ์กรรมฐานแล้ว 

ให้ได้ถึงรปูปฐมฌาน  (เพียงฌานเดียว)   ให้ได้รปูฌานทั �ง  ๕   และให้ได้มรรคผล 

โดยมิได้เปลี�ยนอารมณ์กรรมฐาน   ให้อธิบายเหตผุลประกอบด้วย   (44)…….หนา 156)       

ตอบ ในกรรมฐาน ๔๐ นั้น  กรรมฐานท่ีผูเจริญใชเปนอารมณกรรมฐานแลว   ใหไดถึง 
รูปปฐมฌาน  (เพียงฌานเดียว)   ใหไดถึงรูปฌานท้ัง ๕   และใหไดมรรคผล  โดยมิไดเปล่ียน 
อารมณกรรมฐาน   ไดแก  กายคตาสติกรรมฐาน 

 อธิบายวา  ผูเจริญกายคตาสติกรรมฐาน  ขณะท่ีกําลังทองบนพิจารณาอยูนั้น   
ถาปฏิกูลนิมิตปรากฏ  ผลท่ีไดรับจากการทองบนพิจารณาโดยความเปนของปฏิกูล 

ตอไปนั้น  คือ  ใหไดถึงรูปปฐมฌาน   

ถาวัณณนิมติปรากฏ  ผลท่ีไดรับจากการเพงวัณณนิมิตตอไปนั้น  คือ  ใหไดรูปฌานท้ัง ๕     
  ถาธาตุนิมิตปรากฏ  ก็กําหนดพิจารณาธาตุเหลานัน้ใหเห็นเปนรูปธรรม   แลวนามธรรม 
ก็จะปรากฏใหเห็นทางผัสสะ   ทางเวทนา  และทางวิญญาณ   ตอไปก็กําหนดท้ังนามและรูป  

สําเร็จเปนนามรูปปริจเฉทญาณ   แลวญาณตาง ๆ  ก็จะเกิดสืบเนื่องกันไปจนสําเร็จมรรคผล   
เปนอันวา  วิธีเจริญก็ดี  อารมณท่ีใหไดมรรคผลก็ดี  มิไดเปล่ียนออกไปจากกายคตาสต ิ

กรรมฐาน  แตอยางใด  คงอาศัยกายคตาสติกรรมฐานเจริญตอไป  เพียงแตทองบนใหปรากฏ 

โดยความเปนธาตุอยางเดียว  ฉะนั้น  จึงไดกลาววาการเจริญกายคตาสตกิรรมฐาน  ก็สามารถ 
สําเร็จมรรคผลได 
                                                                                                                

๓๕.     อานาปานัสสติ   หมายความว่าอย่างไร   

  และมีพระบาลีชี�แนวทางปฏิบติัไว้   กี�ประการ   คืออะไรบา้ง    

(ตอบเฉพาะภาษาไทย)     (44,  51,  54,  57)……….หนา 165,  167) 

ตอบ อานาปานัสสติ   หมายความวา   การระลึกอยูในลมหายใจเขาออก   

และมีพระบาลีช้ีแนวทางการปฏิบัติไว  ๕  ประการ  คือ 
๑.  ผูปฏิบัตินั่งคูบัลลังก   ตั้งกายตรง   ดํารงสติเฉพาะหนาอารมณกรรมฐาน  

     ณ สถานท่ีเงียบสงัด   ยอมตั้งสติทําความรูสึกตัว  แลวจึงหายใจเขาและหายใจออก 
๒.  เมื่อหายใจเขายาวและหายใจออกยาว   ก็รูวา  หายใจเขายาวและหายใจออกยาว 
๓.  เมื่อหายใจเขาสั้นและหายใจออกสั้น   ก็รูวา  หายใจเขาสั้นและหายใจออกสั้น 

๔.  ยอมสําเหนียกวา  เราจะหายใจเขาและหายใจออก    
     ก็ตองรูโดยแจงชัด  ตนลม  กลางลม  ปลายลม 
๕.  ยอมสําเหนียกวา  เราจะทําลมเขาและลมออกท่ีหยาบใหละเอียด   

     แลวจึงหายใจเขาและหายใจออก 
 

 



๑๔ 

๓๖. ข้อเพิ�มเติม   ที�ต้องดาํเนินงานการปฏิบติั   มีกี�นัย   คืออะไรบา้ง            (44) 

ตอบ ขอเพ่ิมเติมท่ีตองดําเนินงานการปฏิบัต ิ มี  ๔  นัย  คือ      (หนา 168) 

๑. คณนานัย    การนับลมหายใจเขาออกเปนหมวด ๆ  มี  ๖  หมวด 

     ตั้งแตหมวดปญจกะเปนตน  จนถึงหมวดทสกะ 
๒. อนุพันธนานัย   การกําหนดรูตามลมเขาและลมออกทุก ๆ  ขณะโดยไมพล้ังเผลอ 

ทุกระยะท่ีหายใจเขาออก 

๓. ผุสนานัย    ในขณะท่ีกําหนดรูตามคณนานัยและอนุพันธนานัยอยูนั้น   
จะตองกําหนดรูการกระทบของลมพรอมไปดวย   หมายความวา 
ผุสนานัยนี้  เขาอยูในคณนานัยและอนุพันธนานัยท้ัง  ๒  นั้นเอง   

หาไดมีอยูโดยเฉพาะไม 
๔. ฐปนานัย    การกําหนดรูลมหายใจเขาออกโดยอนุพันธนานัย  กับผุสนานัย 

ท่ีเปนไปอยางดีอยูนั้น   ครั้นเมื่อปฏิภาคนิมิตปรากฏ  จิตก็เปล่ียนจาก 

การกําหนดรูการกระทบของลม  แลวเขาไปตั้งมั่นจดจออยูในปฏิภาคนิมิต 
อยางเดียวตลอด  จนกระท่ังรูปฌานเกิด  นี้แหละเปนฐปนานัย   

หมายความวา   การกําหนดรูโดยฐปนานัยโดยเฉพาะนั้นไมมี   
เชนเดียวกับผุสนานัยนั้นเอง 

 

๓๗.  การแผเ่มตตาแก่ตน   มีกี�ประการ   คืออะไรบา้ง                   (47)……….หนา 182) 

ตอบ การแผเมตตาแกตน  มี  ๔  ประการ   คือ  
๑.  อหํ  อเวโร  โหม ิ           ขอขาพเจาจงเปนผูไมมีศัตรูภายในและภายนอก 
๒.  อหํ  อพฺยาปชฺโช  โหม ิ         ขอขาพเจาจงเปนผูไมมีความวิตกกังวล  เศราโศก  พยาบาท 

๓.  อหํ  อนีโฆ  โหม ิ         ขอขาพเจาจงเปนผูไมมีความลําบากกายใจ  พนจากอุปทวภัย 
๔.  อหํ  สุขี  อตฺตานํ  ปริหราม ิ    ขอขาพเจาจงเปนผูนําอัตภาพท่ีเปนอยู     
                   ดวยความสุขกาย  สุขใจ  ตลอดกาลนาน 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



๑๕ 

๓๘.   การเจริญเมตตา   แบบบริกรรมท่องจาํทั �วไปอย่างสามญันั�น  

ว่าโดยอาการแห่งเมตตา   ว่าโดยบคุคลที�ได้รบัการแผ ่                (44,  54) 

ว่าโดยทิศที�จะทาํการแผไ่ป    มีอย่างละเท่าไร    คืออะไรบา้ง    (55,  60) 

(สําหรับทิศใหแสดงเพียง  ๔  ทิศขางตน)                                   (หนา 183,  186)    
 

ตอบ การเจริญเมตตา   แบบบริกรรมทองจําท่ัวไปอยางสามัญนั้น 
วาโดยอาการแหงเมตตา   มี  ๔ อยาง   คือ 

๑.  อเวรา  โหนฺตุ  ขอ............จงไมมีศัตรูภายในและภายนอก  ท่ัวกัน 
 ๒.  อพฺยาปชฺชา  โหนฺต ุ ขอ............จงไมมีความวิตกกังวล  เศราโศกพยาบาท  ท่ัวกัน 

 ๓.  อนีฆา  โหนฺต ุ  ขอ............จงไมมีความลําบากกายใจ  พนจากอุปทวภัย  ท่ัวกัน 
๔.  สุขี  อตฺตานํ  ปริหรนฺตุ ขอ............จงนําอัตภาพท่ีเปนอยู  ดวยความสุขกาย   สุขใจ   

        ตลอดกาลนานท่ัวกัน 

วาโดยบุคคลท่ีไดรับการแผ   มี  ๑๒  จําพวก   คือ   
อโนทิสบุคคล   บุคคลท่ัวไปมิไดเจาะจง  มี  ๕  จําพวก   คือ 

๑.  สพฺเพ   สตฺตา    สัตวท้ังหลาย    

๒.  สพฺเพ   ปาณา    สัตวท่ีมีชีวิตท้ังหลาย    
๓.  สพฺเพ   ภูตา   สัตวท่ีปรากฏชัดท้ังหลาย     
๔.  สพฺเพ   ปุคฺคลา   บุคคลท้ังหลาย  

๕.  สพฺเพ   อตฺตภาวปริยาปนฺนา   สัตวท่ีมีอัตภาพท้ังหลาย 
โอทิสบุคคล   บุคคลท่ีเจาะจง   มี  ๗  จําพวก   คือ 

๑.  สพฺพา   อิตฺถิโย    หญิงท้ังหลาย  

๒.  สพฺเพ   ปุริสา    ชายท้ังหลาย  
๓.  สพฺเพ   อริยา    พระอริยบุคคลท้ังหลาย   
๔.  สพฺเพ   อนริยา    ปุถุชนท้ังหลาย   

๕.  สพฺเพ   เทวา    เทวดาท้ังหลาย   
๖.  สพฺเพ   มนุสฺสา    มนุษยท้ังหลาย 
๗.  สพฺเพ   วินิปาติกา   พวกวินิปาติกอสุราท้ังหลาย 

วาโดยทิศท่ีจะทําการแผไป   มี  ๑๐  ทิศ  และ  ๔  ทิศขางตนนั้น  คือ 
๑.  ปุรตฺถิมาย    ทิสาย   ทิศตะวันออก   

๒.  ปจฺฉิมาย    ทิสาย   ทิศตะวันตก   
๓.  อุตฺตราย      ทิสาย   ทิศเหนือ   
๔.  ทกฺขิณาย    ทิสาย   ทิศใต 

 
 



๑๖ 

๓๙.  บคุคลที�ได้รบัการแผเ่มตตา   ตามแบบบริกรรมท่องจาํนั �น    

มีกี�จาํพวก   ได้แก่ใครบา้ง                         (43)……….หนา 186)  

ตอบ บุคคลท่ีไดรับการแผเมตตา  ตามแบบบริกรรมทองจํานั้น   มี  ๑๒  จําพวก  คือ   
อโนทิสบุคคล    (บุคคลท่ัวไปมิไดเจาะจง)   มี  ๕  จําพวก   

โอทิสบุคคล    (บุคคลท่ีเจาะจง)   มี  ๗  จําพวก 
อโนทิสบุคคล  ๕  จําพวก   ไดแก  
 ๑.  สพฺเพ   สตฺตา  สัตวท้ังหลาย 

 ๒.  สพฺเพ    ปาณา   สัตวท่ีมีชีวิตท้ังหลาย 
 ๓.  สพฺเพ   ภูตา    สัตวท่ีปรากฏชัดท้ังหลาย 
 ๔.  สพฺเพ   ปุคฺคลา   บุคคลท้ังหลาย 

 ๕.  สพฺเพ   อตฺตภาวปริยาปนฺนา      สัตวท่ีมีอัตภาพท้ังหลาย 
โอทิสบุคคล  ๗  จําพวก   ไดแก 

 ๑.  สพฺพา   อิตฺถิโย   หญิงท้ังหลาย 
 ๒.  สพฺเพ   ปุริสา  ชายท้ังหลาย 
 ๓.  สพฺเพ   อริยา    พระอริยบุคคลท้ังหลาย 

 ๔.  สพฺเพ    อนริยา   ปุถุชนท้ังหลาย 
 ๕.  สพฺเพ   เทวา  เทวดาท้ังหลาย 
 ๖.  สพฺเพ   มนุสฺสา มนุษยท้ังหลาย 

 ๗.  สพฺเพ   วินิปาติกา  พวกวินิปาติกอสุราท้ังหลาย 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



๑๗ 

X X.  แสดงการแผเ่มตตา   แบบบริกรรมท่องจาํทั �วไปอย่างสามญั   ให้แก่บคุคล  ๑๒   

ที�อยู่ในทิศใหญ่ ๔ / ๖ / ๑๐   ทั �งบาลีและไทย            (51,  56,  57,  58,  59,  61)   
  

ปุรตถฺิมาย ทิสาย ท่ีอยูทางทิศตะวันออก                                    

ปจฺฉิมาย   ทิสาย   ท่ีอยูทางทิศตะวันตก 
อุตฺตราย   ทิสาย   ท่ีอยูทางทิศเหนือ   

ทกฺขิณาย  ทิสาย ท่ีอยูทางทิศใต   
ปุรตฺถิมาย    อนทิุสาย ท่ีอยูทางทิศตะวันออก   เฉียงใต                         
ปจฺฉิมาย     อนทิุสาย   ท่ีอยูทางทิศตะวันตก    เฉียงเหนือ 

อุตฺตราย     อนทิุสาย   ท่ีอยูทางทิศตะวันออก  เฉียงเหนือ 
ทกฺขิณาย    อนทิุสาย ท่ีอยูทางทิศตะวันตก    เฉียงใต 
เหฏฐิมาย     ทิสาย   ท่ีอยูทางทิศเบื้องลาง                                    

อุปริมาย      ทิสาย ท่ีอยูทางทิศเบื้องบน 

สพฺเพ    สตฺตา   ขอสัตวท้ังหลาย                      (อโนทิส = ไมเจาะจง) 

สพฺเพ     ปาณา สัตวท่ีมีชีวิตท้ังหลาย   
สพฺเพ   ภูตา สัตวท่ีปรากฏชัดท้ังหลาย   
สพฺเพ   ปุคฺคลา บุคคลท้ังหลาย 

สพฺเพ  อตฺตภาวปริยาปนฺนา สัตวท่ีมีอัตภาพท้ังหลาย 

สพฺพา   อิตฺถิโย หญิงท้ังหลาย                             (โอทิส = เจาะจง) 
สพฺเพ   ปุริสา ชายท้ังหลาย   

สพฺเพ    อริยา   พระอริยบุคคลท้ังหลาย 
สพฺเพ   อนริยา ปุถุชนท้ังหลาย   
สพฺเพ   เทวา เทวดาท้ังหลาย   

สพฺเพ    มนุสฺสา มนุษยท้ังหลาย 
สพฺเพ        วินิปาติกา พวกวินิปาติกอสุราท้ังหลาย 

อเวรา  โหนฺต ุ จงไมมีศัตรูภายในและภายนอกท่ัวกัน                
อพฺยาปชฺชา  โหนฺตุ    จงไมมีความวิตกกังวล  เศราโศกพยาบาทท่ัวกัน  
อนีฆา  โหนฺต ุ จงไมมีความลําบากกายใจ  พนจากอุปทวภัยท่ัวกัน 

สุขี  อตฺตานํ  ปริหรนฺตุ จงนําอัตภาพท่ีเปนอยู  ดวยความสุขกาย  สุขใจ 
 ตลอดกาลนานท่ัวกัน 

 

 

 



๑๘ 

๔๐.  จงแสดงการแผเ่มตตา   แบบบริกรรมท่องจาํทั �วไปอย่างสามญั   ให้แก่บคุคล  ๑๒   

ที�อยู่ในทิศใหญ่  ๔   ทั �งบาลีและไทยมาให้สมบรูณ์     (51,  57,  58)……….หนา 187)  

ตอบ แสดงการแผเมตตา  ดังตอไปนี้  
 ปุรตฺถิมาย  ทิสาย ปจฺฉิมาย  ทิสาย อุตฺตราย  ทิสาย     ทกฺขิณาย  ทิสาย   

สพฺเพ  สตฺตา   สพฺเพ  ปาณา   สพฺเพ  ภูตา    สพฺเพ  ปุคฺคลา   
สพฺเพ  อตฺตภาวปริยาปนฺนา    สพฺพา  อิตฺถิโย    สพฺเพ  ปุริสา    สพฺเพ  อริยา   
สพฺเพ  อนริยา  สพฺเพ  เทวา    สพฺเพ  มนุสฺสา   สพฺเพ  วินิปาติกา   

อเวรา  โหนฺตุ       อพฺยาปชฺชา  โหนฺตุ   อนีฆา  โหนฺตุ    สุขี  อตฺตานํ  ปริหรนฺตุ 
  

แปลวา    ขอสัตวท้ังหลาย    สัตวท่ีมีชีวิตท้ังหลาย    สัตวท่ีปรากฏชัดท้ังหลาย    บุคคลท้ังหลาย   

สัตวท่ีมีอัตภาพท้ังหลาย    หญิงท้ังหลาย     ชายท้ังหลาย     พระอริยบุคคลท้ังหลาย   
ปุถุชนท้ังหลาย     เทวดาท้ังหลาย     มนุษยท้ังหลาย     พวกวินิปาติกอสุราท้ังหลาย   
ท่ีอยูทางทิศตะวันออก    ท่ีอยูทางทิศตะวันตก    ท่ีอยูทางทิศเหนือ    ท่ีอยูทางทิศใต   

จงไมมีศัตรูภายในและภายนอก  ท่ัวกัน   
จงไมมีความวิตกกังวล  เศราโศกพยาบาท  ท่ัวกัน   
จงไมมีความลําบากกายใจ  พนจากอุปทวภัย  ท่ัวกัน  

จงนําอัตภาพท่ีเปนอยูดวยความสุขกาย  สุขใจ  ตลอดกาลนานท่ัวกัน 
  

๔๑. ....................ที�อยู่ในทิศใหญ่  ๖   ทั �งบาลีและคาํแปล            (49,  56) 

  ปุรตฺถิมาย  ทิสาย ปจฺฉิมาย  ทิสาย อุตฺตราย  ทิสาย     ทกฺขิณาย  ทิสาย  
เหฏฐิมาย  ทิสาย   อุปริมาย  ทิสาย   

  ท่ีอยูทางทิศตะวันออก    ท่ีอยูทางทิศตะวันตก    ท่ีอยูทางทิศเหนือ    ท่ีอยูทางทิศใต 

ท่ีอยูทางทิศเบื้องลาง     ท่ีอยูทางทิศเบื้องบน 
  

๔๒.  ....................ที�อยู่ในทิศทั �ง  ๑๐   เป็นภาษาบาลีและแปลเป็นไทย           (59,  61) 

 ปุรตฺถิมาย  ทิสาย ปจฺฉิมาย  ทิสาย   อุตฺตราย  ทิสาย        ทกฺขิณาย  ทิสาย 

         ปุรตฺถิมาย  อนทิุสาย    ปจฺฉิมาย  อนุทิสาย    อุตฺตราย  อนุทิสาย    ทกฺขิณาย  อนุทิสาย  
เหฏฐิมาย  ทิสาย  อุปริมาย  ทิสาย   

ท่ีอยูทางทิศตะวันออก    ท่ีอยูทางทิศตะวันตก    ท่ีอยูทางทิศเหนือ    ท่ีอยูทางทิศใต   

ท่ีอยูทางทิศตะวันออกเฉียงใต  ท่ีอยูทางทิศตะวันตกเฉียงเหนือ  
ท่ีอยูทางทิศตะวันออกเฉียงเหนือ  ท่ีอยูทางทิศตะวันตกเฉียงใต  

   ท่ีอยูทางทิศเบื้องลาง     ท่ีอยูทางทิศเบื้องบน 

 

  



๑๙ 

๔๓. จงแสดงการแผเ่มตตาให้แก่โอทิสบคุคล  ๗  จาํพวก   ที�อยู่ในทิศทั �ง  ๔    

มีทิศตะวนัออกเป็นต้น   เป็นภาษาบาลีและแปลเป็นไทย     (53)……….หนา 187) 

ตอบ แสดงดังตอไปนี ้
 ปุรตฺถิมาย  ทิสาย ปจฺฉิมาย  ทิสาย อุตฺตราย  ทิสาย     ทกฺขิณาย  ทิสาย   

สพฺพา  อิตฺถิโย      สพฺเพ  ปุริสา   สพฺเพ  อริยา   
สพฺเพ  อนริยา  สพฺเพ  เทวา    สพฺเพ  มนุสฺสา   สพฺเพ  วินิปาติกา   
อเวรา  โหนฺตุ    อพฺยาปชฺชา  โหนฺตุ   อนีฆา  โหนฺตุ    สุขี  อตฺตานํ  ปริหรนฺตุ 

  

แปลวา                ขอหญิงท้ังหลาย      ชายท้ังหลาย      พระอริยบุคคลท้ังหลาย   
ปุถุชนท้ังหลาย     เทวดาท้ังหลาย      มนุษยท้ังหลาย     พวกวินิปาติกอสุราท้ังหลาย   

ท่ีอยูทางทิศตะวันออก   ท่ีอยูทางทิศตะวันตก   ท่ีอยูทางทิศเหนือ   ท่ีอยูทางทิศใต   
จงไมมีศัตรูภายในและภายนอก  ท่ัวกัน   
จงไมมีความวิตกกังวล  เศราโศกพยาบาท  ท่ัวกัน   

จงไมมีความลําบากกายใจ   พนจากอุปทวภัย  ท่ัวกัน  
จงนําอัตภาพท่ีเปนอยูดวยความสุขกาย   สุขใจ   ตลอดกาลนานท่ัวกัน 

 

๔๔. จงแสดงการแผก่รณุา   มทิุตาและอเุบกขา   ให้แก่ตนเอง               (54) 

ทั �งภาษาบาลีและคาํแปลมาตามลาํดบั                      (หนา 193,  196,  202) 

ตอบ คําแผกรุณา  ใหแกตนเองวา  
อหํ  ทุกฺขา  มุจฺจาม ิ   ขอขาพเจาจงพนจากความทุกขกาย  ทุกขใจ 

คําแผมุทิตา  ใหแกตนเองวา  

อหํ  ยถาลทฺธสมฺปตฺติโต  มา  วิคจฺฉามิ    
ขอขาพเจาอยาไดสูญสิ้นจากความสุข  ความเจรญิ  ท่ีมีอยู 

คําแผอุเบกขา  ใหแกตนเองวา  

อหํ  กมฺมสฺสโก    เรามีกรรมเปนของของเรา 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



๒๐ 

๔๕.   การแผเ่มตตา  กรณุา  มทิุตา  อเุบกขา  ไปในบคุคลต่างๆ  โดยลาํดบั   

เพื�อจะยงัฌานให้เกิดขึ�นนั�น   มีลาํดบัขั �นตอนในการแผไ่ปนั�นอย่างไร   

จงแสดงมาดพูอสงัเขป                   (38)...............หนา 183,  192,  196,  202) 

ตอบ  การแผเมตตานั้น  ตองแผไปตามลําดับดังนี้  คือ  ตนเอง  ปยบุคคล  อติปยบุคคล   
มัชฌัตตบุคคล  เวรีบุคคล   เมื่อสําเร็จสมีสมัเภทแลว   จึงใชการแผแบบบริกรรมไปใน 
บุคคล  ๑๒  แลวขยายไปตามทิศท้ัง  ๑๐ 

การแผกรุณานั้น  ตองแผไปตามลําดับดังนี้  คือ  ตนเอง  ทุกขิตบุคคล  ท่ีเปน- 
มัชฌัตตบุคคล  ปยบุคคล  เวรีบุคคล   เมื่อสําเรจ็สีมสัมเภทแลว   จึงใชการแผแบบบริกรรม 
ไปในบุคคล  ๑๒  แลวขยายไปตามทิศท้ัง  ๑๐ 

การแผมุทิตานั้น  ตองแผไปตามลําดับดังนี้  คือ  ตนเอง  สุขิตบุคคล  ท่ีเปนอติปย- 
บุคคล   ปยบุคคล  มัชฌัตตบุคคล  เวรีบุคคล   เมื่อสําเร็จสมีสัมเภทแลว   จึงใชการแผ  

   แบบบริกรรมไปในบุคคล  ๑๒  แลวขยายไปตามทิศท้ัง  ๑๐ 

   การแผอุเบกขานั้น  ตองแผไปตามลําดับดังนี้  คือ  ตนเอง  มัชฌัตตบุคคล 
   ปยบุคคล  อติปยบุคคล  เวรีบุคคล   เมื่อสําเร็จสีมสัมเภทแลว   จึงใชการแผแบบบริกรรม 

ไปในบุคคล  ๑๒  แลวขยายไปตามทิศท้ัง  ๑๐ 

 

 

 

......................................................................................................................................................................................................................... 
 

  

       

        

กสิณ 10 อสภุ 10 อนุสสติ 10 อปัป. 4 สญัญา 1 ววตัถาน 1 อารปุป 4 

        
 

......................................................................................................................................................................................................................... 
 

๔๖.  จงจาํแนกกรรมฐาน  ๔๐   โดยอารมณ์กรรมฐานและอารมัมณิกกรรมฐาน    

ตอบ   จําแนกกรรมฐาน  ๔๐  โดยอารมณกรรมฐานและอารัมมณิกกรรมฐาน  ดังนี้คือ   

จําแนกโดยอารมณกรรมฐาน   มี  ๓๔  คือ                (49,  53)……….หนา 224) 

กสิณ ๑๐   อสุภะ ๑๐   อนุสสติ ๑๐   อัปปมัญญา ๔   

จําแนกโดยอารัมมณิกกรรมฐาน   มี  ๖  คือ   
อาหาเรปฏิกูลสัญญา ๑   จตุธาตุววัตถาน ๑   อรูปกรรมฐาน ๔ 

 

 
 

 

 



๒๑ 

กรรมฐาน  ๔๐   แบง่ออกเป็น  ๗  หมวด 
                                                                     

กสิณ ๑๐ อสภุะ ๑๐ อนุสสติ ๑๐ อปัปมญัญา ๔ อาหาเรปฏิกลูสญัญา ๑ 

๑. ปถว ี ๑. อุทธุมาตกะ ๑. พุทธานุสสติ ๑. เมตตา  จตธุาตุววตัถาน ๑ 

๒. อาโป  ๒. วินีลกะ ๒. ธัมมานุสสติ ๒. กรุณา     

๓. เตโช ๓. วิปุพพกะ ๓. สังฆานุสสติ ๓. มุทิตา      

๔. วาโย ๔. วจิฉิททกะ ๔. สีลานุสสต ิ ๔. อุเบกขา   อารปุป ๔ 

๕. นีละ ๕. วิกขายิตกะ ๕. จาคานุสสติ  ๑. อากาสานัญจายตนฌาน   

๖. ปตะ ๖. วิกขิตตกะ ๖. เทวตานุสสติ  ๒. วิญญาณัญจายตนฌาน   

๗. โลหิตะ ๗. หตวิกขิตตกะ   ๗. อุปสมานุสสติ  ๓. อากิญจัญญายตนฌาน  

๘. โอทาตะ ๘. โลหิตกะ ๘. มรณานุสสติ  ๔. เนวสัญญานาสัญญา..... 

๙. อากาสะ ๙. ปุฬุวกะ   ๙. กายคตาสติ   

๑๐. อาโลกะ ๑๐. อัฏฐิกะ ๑๐. อานาปานัสสติ   

 

 

อารมณ์กรรมฐาน  ๓๐   ใน  ๙  ฌาน 
 

บัญญัติกรรมนิมิต ธ. มหัคคตกรรมนิมิต ธ. โสมนัส อุเบกขา 

บัญญัติปฏิภาคนิมิต มหัคคตปฏิภาคนิมิต ป ทุ ตต ิ จตุ ปญ อา วิญ กิญ เน 

กสิณ 10           

อสุภ 10           

โกฏฐาสบัญญัติ 1           

อานาปานบัญญัติ 1           

สัตวบัญญัติ 3           

มัชฌัตตสัตวบัญญัติ 1           

กสิณุคฆาฏิมากาสบัญญัติ           

 อากาสานัญจายตนฌาน          

นัตถิภาวบัญญัติ           

 อากิญจัญญายตนฌาน          
                      รวม 25 14 14 14 12 1 1 1 1 
  26     

 

กรรมฐาน ๑๐   คือ  อนุสสติ ๘  ตั้งแต พุทธานุสสติถึงมรณานุสสต,ิ  อาหาเรปฏิกูลสัญญา ๑ 

และจตุธาตุววัตถาน ๑   ไมไดฌาน  เพราะเปนกรรมฐานสุขุมละเอียดย่ิงนัก 
 

(กรุณาตรวจสอบความถูกตองอีกคร้ัง) 

P C.   02 - 02 - 62 



๒๒ 

๔๗. จงจาํแนกกรรมฐาน  ๔๐   โดยภมิู           (52)……….หนา 225) 

ตอบ   จําแนกกรรมฐาน  ๔๐  โดยภูมิ  ดังนี้.................ในบรรดากรรมฐาน  ๔๐ .................  

ในมนุสสภูม ิ  ไดกรรมฐาน  ๔๐ 
ในเทวภูมิ  ๖  ช้ัน ไดกรรมฐาน  ๒๘  (เวนอสุภะ ๑๐  กายคตาสติ ๑  อาหาเรปฏิกูลสัญญา ๑)   
ในรูปภูมิ  ๑๕   ไดกรรมฐาน  ๒๗  (เวนอสุภะ ๑๐  กายคตาสติ ๑    

               อานาปานัสสติ ๑   อาหาเรปฏิกูลสัญญา ๑) 
ในอรูปภูมิ  ๔  ช้ันนั้น      

ช้ันท่ี  ๑    ไดอรูปกรรมฐาน  ๔  เทานั้น 
       ช้ันท่ี  ๒   ไดอรูปกรรมฐาน  ๓  (เวนอากาสบัญญัติกรรมฐาน) 
     ช้ันท่ี  ๓   ไดอรูปกรรมฐาน  ๒  (เวนอากาสบัญญัติกรรมฐานและอากาสานัญจายตนฌาน)  

        ช้ันท่ี  ๔   ไดอากิญจัญญายตนฌานกรรมฐาน  อยางเดียว 
 

๔๘. จงจาํแนกกรรมฐาน  ๔๐   โดยภมิู  ปรมตัถ ์  บญัญติั  มาด ู                  (55) 

ตอบ จําแนกกรรมฐาน  ๔๐   โดยภูมิ  ปรมัตถ  บัญญัติ  ดังนี้            (หนา 225 - 226) 

ในมนุสสภูมิ  ๑   เจริญกรรมฐานได ๔๐  ท้ังหมด 

ในเทวภูมิ  ๖    เจริญกรรมฐานได ๒๘   
      (เวนอสุภะ ๑๐  กายคตาสติ ๑  อาหาเรปฏิกูลสัญญา ๑) 

ในรูปภูมิ  ๑๕   เจริญกรรมฐานได ๒๗  (เวนอสุภะ ๑๐  กายคตาสติ ๑  

      อานาปานัสสติ ๑  อาหาเรปฏิกูลสัญญา ๑) 
ในอรูปภูมิ  ๔   เจริญกรรมฐานไดเฉพาะอรูปกรรมฐาน ๔  เทานั้น  ตามสมควร 

 

ในบรรดากรรมฐาน  ๔๐  นั้น 
บัญญัติกรรมฐาน  มี  ๒๘   คือ  กสิณ ๑๐  อสุภะ ๑๐  กายคตาสติ ๑  อานาปานัสสติ ๑   

      อัปปมัญญา ๔   อากาสบัญญัติ ๑   นัตถิภาวบัญญัติ ๑   
      ท่ีเปนอารมณของปฐมารุปปวิญญาณ  และตติยารุปปวิญญาณ   
ปรมัตถกรรมฐาน  มี  ๑๒   คือ  อนุสสติ ๘  (เวนกายคตาสติ ๑   อานาปานัสสติ ๑)       

อาหาเรปฏิกูลสัญญา ๑  จตุธาตุววัตถาน ๑    
อากาสานัญจายตนฌาน  และอากิญจัญญายตนฌาน     
ท่ีเปนอารมณของทุติยารุปปวิญญาณ   และจตุตถารปุปวิญญาณ 

  

 

 

 



๒๓ 

.. 

          

กสิณ 10 อสภุ 10 อนุสสติ 10 อปัป. 4 สญัญา 1 ววตัถาน 1 อารปุป 4 

  1.    อากาสบัญญัติ 

  2.    2. 

  3.    นัตถิภาวบัญญัติ 

  4.    4. 

  5.     

  6.     

  7.     

  8.     

  9. กายคตาสติ    

  10. อานาปานัสสติ    
 

 
......................................................................................................................................................................................................................... 

 

๔๙.   จงจาํแนกกรรมฐาน  ๔๐   โดยบญัญติัและปรมตัถ ์  ได้อย่างละเท่าไร   

คืออะไรบา้ง                                                (49,  57,  61)……….หนา 226)   

ตอบ โดยบัญญัติกรรมฐาน   มี  ๒๘  คือ   กสิณ ๑๐   อสุภะ ๑๐ 

โกฏฐาสบัญญัต ิ    ท่ีเปนอารมณของกายคตาสติ   
อัสสาสปสสาสบัญญัติ    ท่ีเปนอารมณของอานาปานัสสติ   
สัตวบัญญัติ ๔     ท่ีเปนอารมณของอัปปมัญญา ๔   

อากาสบัญญัติ  และนัตถิภาวบัญญัต ิ  ท่ีเปนอารมณของปฐมารุปปวิญญาณ   
     และตติยารุปปวิญญาณ 

โดยปรมัตถกรรมฐาน  มี  ๑๒  คือ   
อนุสสติ ๘  (เวนกายคตาสติ   อานาปานัสสต)ิ        
อาหาเรปฏิกูลสัญญา ๑   จตุธาตุววัตถาน ๑  

อากาสานัญจายตนฌาน  และอากิญจัญญายตนฌาน    
ท่ีเปนอารมณของทุติยารุปปวิญญาณ  และจตุตถารุปปวิญญาณ 

 

 

  

  

 



๒๔ 

 ๕๐. บรรดากรรมฐาน  ๔๐  นั �น   อยากทราบว่ากรรมฐานที�เป็นบญัญติั   มีเท่าไร   

กรรมฐานที�เป็นปรมตัถ ์  มีเท่าไร    จงแสดงชื�อเฉพาะ       (45)……….หนา 226) 

ตอบ ในกรรมฐาน  ๔๐  นั้น   
กรรมฐานท่ีเปนบัญญัติ  มี  ๒๘  คือ   

กสิณ ๑๐   อสุภะ ๑๐   โกฏฐาสบัญญัติ ๑   อานาปานบัญญัติ ๑    
อัปปมัญญา ๔   อากาสบัญญัติ ๑   นัตถิภาวบัญญัติ ๑    

กรรมฐานท่ีเปนปรมัตถ  มี  ๑๒  คือ   

อนุสสติ ๘  (เวนกายคตาสติ ๑  อานาปานัสสติ ๑)    
อาหาเรปฏิกูลสัญญา ๑   จตุธาตุววัตถาน ๑    
อากาสานัญจายตนฌาน ๑   อากิญจัญญายตนฌาน ๑ 

 

๕๑.   ผูที้�มีราคจริต   โทสจริต   พทุธิจริต   วิตกจริตเหล่านี�     

อยากทราบว่า  แต่ละคนจะเจริญกรรมฐานได้คนละเท่าไร    

คือกรรมฐานอะไรบา้ง                     (46,  58)……….หนา 227 - 228) 

ตอบ   ผูท่ีมีราคจริต  จะเจริญกรรมฐานได  ๒๑   คือ    

กรรมฐานท่ีเหมาะสมแกจริต  มี ๑๑  คือ  อสุภะ ๑๐  กายคตาสติ ๑   
และกรรมฐานท่ีเหมาะสมแกบุคคลท่ัวไปไมวาจริตใด  อีก  ๑๐  คือ    
ภูตกสิณ ๔   อากาสกสิณ   อาโลกกสิณ   อรูปกรรมฐาน ๔ 

ผูท่ีมีโทสจริต   จะเจริญกรรมฐานได  ๑๘  คือ    
กรรมฐานท่ีเหมาะสมแกจริต  มี ๘  คือ  วัณณกสิณ ๔   อัปปมัญญา ๔  

และกรรมฐานท่ีเหมาะสมแกบุคคลท่ัวไปไมวาจริตใด  อีก ๑๐  คือ       
ภูตกสิณ ๔   อากาสกสิณ   อาโลกกสิณ   อรูปกรรมฐาน ๔ 

ผูท่ีมีพุทธิจริต   จะเจริญกรรมฐานได  ๑๔  คือ   

กรรมฐานท่ีเหมาะสมแกจริต  มี  ๔  คือ   มรณานุสสติ   อุปสมานุสสติ   
อาหาเรปฏิกูลสัญญา   จตุธาตุววัตถาน   
และกรรมฐานท่ีเหมาะสมแกบุคคลท่ัวไปไมวาจริตใด  อีก ๑๐  คือ       

ภูตกสิณ ๔   อากาสกสิณ   อาโลกกสิณ   อรูปกรรมฐาน ๔ 
ผูท่ีมีวิตกจริต   จะเจริญกรรมฐานได  ๑๑  คือ   

กรรมฐานท่ีเหมาะสมแกจริต  มี  ๑  คือ  อานาปานัสสติ   

และกรรมฐานท่ีเหมาะสมแกบุคคลท่ัวไปไมวาจริตใด  อีก ๑๐  คือ       
ภูตกสิณ ๔   อากาสกสิณ   อาโลกกสิณ   อรูปกรรมฐาน ๔ 

 

 

 

 



๒๕ 

..    

        

กสิณ 10 อสภุ 10 อนุสสติ 10 อปัป. 4 สญัญา 1 ววตัถาน 1 อารปุป 4 

ปถว ี  1.    1. 

อาโป  2.    2. 

เตโช  3.    3. 

วาโย  4.    4. 

วัณณ. 4  5.      

อากาส  6.     

อาโลก  7. อุปสมา-     

  8. มรณา-     

  9. กายคตาสติ     

  10. อานาปานัสสติ    
      
 

......................................................................................................................................................................................................................... 

 

๕๒. จงจาํแนกกรรมฐาน  ๔๐   ที�เหมาะสมแก่จริตมาด ู               (47,  48) 

ตอบ จําแนกกรรมฐาน ๔๐  ท่ีเหมาะสมแกจรติ  ดังนี้      (หนา 227) 

 ก.  อสุภะ ๑๐  กายคตาสติ ๑  เหลานี้   ยอมเหมาะสมแกผูท่ีมรีาคจริต 

 ข.  อัปปมัญญา ๔  วัณณกสิณ ๔  มีนีลกสิณเปนตนเหลานี้  ยอมเหมาะสมแกผูท่ีมโีทสจรติ 
 ค.  อานาปานัสสติ  ยอมเหมาะสมแกผูท่ีมโีมหจรติและวิตกจริต 
 ฆ.  อนุสสติ ๖  มีพุทธานุสสตเิปนตนจนถึงเทวตานุสสติ  เหลานี ้

ยอมเหมาะสมแกผูท่ีมีศรทัธาจริต  
ง.  มรณานุสสติ  อุปสมานุสสติ  อาหาเรปฏิกูลสญัญา  จตุธาตุววัตถาน  เหลานี้ 

ยอมเหมาะสมแกผูท่ีมีพุทธิจริต 
 จ.  สวนกรรมฐานท่ีเหลือท้ังหมด  ซึ่งไดแก  ปถวีกสิณ  อาโปกสิณ  เตโชกสิณ  วาโยกสิณ  
อากาสกสิณ  อาโลกกสิณ  อรูปกรรมฐาน ๔  เหลานี้  ยอมเหมาะสมแกบคุคลท่ัวไป  ไมวาจริตใด 

 ฉ.  บรรดากรรมฐานเหลานั้น   ในกสิณ ๑๐   
องคกสิณ   ตองมีประมาณกวางเทาลานขาว      ยอมเหมาะสมแกผูท่ีมีโมหจรติ   
องคกสิณ   ท่ีมีประมาณเล็กเทากระดง      ยอมเหมาะสมแกผูท่ีมีวิตกจริต 

 

 

 

  

 

 

  

  

  

 



๒๖ 

๕๓.  จงจาํแนกกรรมฐาน  ๔๐   ที�เหมาะสมแก่จริต          (45,  50,  53,  54,  55,  61) 

     และที�เหมาะสมแก่บคุคลทั �วไป   ไม่ว่าจริตใด               (หนา 227) 

ตอบ   จําแนกกรรมฐาน ๔๐  ท่ีเหมาะสมแกจรติ  และท่ีเหมาะแกบุคคลท่ัวไปไมวาจริตใดดังนี้ 

อสุภะ ๑๐   กายคตาสติ ๑  เหลานี้   ยอมเหมาะสมแกผูท่ีมีราคจรติ 
อัปปมัญญา ๔   วัณณกสิณ ๔  มีนีลกสิณเปนตนเหลานี้  ยอมเหมาะสมแกผูท่ีมีโทสจริต 

  อานาปานัสสติ    ยอมเหมาะสมแกผูท่ีมีโมหจริต  และวิตกจรติ 

อนุสสติ ๖  มีพุทธานุสสติเปนตนจนถึงเทวตานุสสติ  เหลานี้    
ยอมเหมาะสมแกผูท่ีมีศรทัธาจริต 

มรณานุสสติ  อุปสมานสุสติ  อาหาเรปฏิกูลสัญญา  จตุธาตุววัตถาน  เหลานี้   

ยอมเหมาะสมแกผูท่ีมีพุทธิจริต 
สวนกรรมฐานท่ีเหลือท้ังหมด  ซึ่งไดแก  ปถวีกสิณ  อาโปกสิณ  เตโชกสิณ  วาโยกสิณ  

อากาสกสิณ  อาโลกกสิณ  อรูปกรรมฐาน ๔ เหลานี้  ยอมเหมาะสมแกบคุคลท่ัวไป  ไมวาจริตใด 
 

๕๔. สมถกรรมฐาน  ๒๖  อย่าง   ที�เป็นอารมณ์ของรปูฌานนั�น                  (52,  57) 

ต้องการทราบว่า   กรรมฐานอะไร   เหมาะสมแก่จริตอะไร           (หนา 228 - 227) 

ตอบ ปถวีกสิณ  อาโปกสิณ  เตโชกสิณ  วาโยกสิณ  อากาสกสิณ  อาโลกกสิณ     
ยอมเหมาะสมแกบุคคลท่ัวไป  ไมวาจริตใด   

วัณณกสิณ ๔     คือ  นีลกสิณ  ปตกสิณ  โลหิตกสิณ  โอทาตกสิณ   
อัปปมัญญา ๔   คือ  เมตตา  กรุณา  มุทิตา  อุเบกขา  

ยอมเหมาะสมแกผูท่ีมีโทสจริต  
อสุภะ ๑๐    มีอุทธุมาตกอสุภะเปนตน  และกายคตาสติ ๑  

ยอมเหมาะสมแกผูท่ีมีราคจริต  

อานาปานัสสติ ๑  ยอมเหมาะสมแกผูท่ีมีโมหจริตและวิตกจริต 
 

๕๕. คนที�มีศรทัธาจริต   และพทุธิจริต   เจริญกรรมฐานที�เหมาะสมแก่จริต 

ได้คนละเท่าไร   คือกรรมฐานอะไรบา้ง                (52)……….หนา 228) 

ตอบ ผูท่ีมีศรัทธาจริต  เจริญกรรมฐานท่ีเหมาะสมได   ๖  อยาง  คือ   
พุทธานุสสติ   ธัมมานุสสติ   สังฆานุสสติ   สีลานุสสติ   จาคานุสสติ   และเทวตานุสสต ิ

 ผูท่ีมีพุทธิจริต  เจริญกรรมฐานท่ีเหมาะสมได  ๔  อยาง  คือ   
มรณานุสสติ   อุปสมานสุสติ   อาหาเรปฏิกูลสัญญา   และจตุธาตุววัตถาน 

 

 

 

 

 



๒๗ 

๕๖.   ผูที้�มีโทสจริต  และพทุธจริต   ควรเจริญสมถกรรมฐานชนิดไหน    

ที�เป็นเช่นนั�นเพราะเหตไุร                   (36,  39)...............หนา 227) 

ตอบ  ผูท่ีมีโทสจริต   ควรเจรญิอัปปมัญญา ๔  และวัณณกสิณ ๔    
เพราะธรรมชาติของโทสะ   เปนสภาพท่ีไมสวย  ไมงาม  นาเกลียด,   

อสุภะ ๑๐  กายคตาสติ ๑   ก็มีสภาพไมสวย  ไมงาม  นาเกลียดเชนกัน   
ฉะนั้น  ผูท่ีมีโทสจริตเจรญิกรรมฐานนี้เขา  โทสะท่ีมีอยูก็จะมีมากข้ึน  ฌานก็ไมสําเร็จ     

สวนอัปปมัญญา ๔   เปนสภาพท่ีทําใหจิตใจเยือกเย็น  ชุมช่ืน  เบิกบาน    

และวัณณกสิณ ๔  ก็เปนสภาพท่ีสวยงาม  สามารถทําใหจิตใจของผูเพงเกิดปต ิ โสมนัส    
เหตุนั้น  ผูท่ีมีโทสจริตจึงตองเจริญอัปปมัญญา ๔  และวัณณกสิณ ๔  เพ่ือท่ีจะทําลายโทสะ 
ใหสงบลง  และใหฌานเกิดข้ึน  

ผูท่ีมีพุทธิจริต   ควรเจรญิกรรมฐาน  ๔  อยาง  คือ  มรณานุสสติ   อุปสมานุสสติ   
อาหาเรปฏิกูลสัญญา  จตุธาตุววัตถาน   เพราะธรรมชาติของปญญานั้น  เปนสภาพท่ีมี 

ความรูแจงแทงตลอด  โดยไมมีสิ่งปกปดกําบังสภาพความเปนจริงของอารมณนั้น ๆ  ได   
ฉะนั้น  เมื่อไดพิจารณาในอารมณท่ีมีสภาพละเอียดสุขุมแลว   ปญญาก็จะมีความเฉียบ 
แหลม  แกกลาข้ึนไปอีก   เหตุนั้น  ผูท่ีมีพุทธิจริตจึงตองเจริญกรรมฐาน  ๔  อยางนี้ 

 

๕๗.   เมื�อท่านเป็นอาจารยส์อนปฏิบติัสมถกรรมฐาน   จะให้กรรมฐานอะไรแก่ผูที้�สนใจ 

   ปฏิบติั   มาขอกรรมฐาน   โดยที�เรากไ็ม่รู้ว่าเขามีจริตอะไร   เช่นนี�ขอให้ท่านเลือก  

  กรรมฐานที�เหมาะสม   ถกูต้องตามหลกัฐาน   ให้เขาด้วย          (42)...............หนา ...............) 

ตอบ  เมื่อเราไมทราบวา  ผูท่ีสนใจปฏิบัติมีจริตอะไร  ก็ตองใหกรรมฐานใดกรรมฐานหนึ่ง 

ในบรรดากรรมฐาน  ๖  อยางท่ีเหมาะสมแกจรติท่ัวไป  คือ  ปถวีกสิณ  อาโปกสิณ  เตโช  
กสิณ  วาโยกสิณ  อากาสกสิณ  อาโลกกสิณ     

สวนอรูปกรรมฐาน  ๔  นั้น   แมวาจะเปนกรรมฐานท่ีเหมาะสมแกจรติท่ัวไปก็จริง  

   แตกระนั้นก็ไมสามารถนาํมาเจริญกอนได   ตอเมื่อไดสําเร็จรูปปญจมฌานแลว  จึงนํามา 
เจริญตอไดในภายหลัง   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



๒๘ 

.. 
        

กสิณ 10 อสภุ 10 อนุสสติ 10 อปัป. 4 สญัญา 1 ววตัถาน 1 อารปุป 4 

  1. พุทธานุสสติ 1. เมตตา   1. 

  2. ธัมมานุสสติ 2. กรุณา   2. 
    3. สังฆานุสสติ 3. มุทิตา   3. 

  4. สีลานุสสต ิ 4. อุเบกขา   4. 

  5. จาคานุสสติ (ปญจมฌาน)    

  6. เทวตานุสสติ       

  7. อุปสมานุสสต ิ     

  8. มรณานุสสติ        

  9. กายคตาสติ    

  10. อานาปานัสสติ    
      

 
......................................................................................................................................................................................................................... 

 

๕๘.  กรรมฐานที�ได้ถึงอปุจารภาวนาเท่านั�น   อปัปนาภาวนาคือฌาน   ไม่เกิด   

และกรรมฐานที�ได้ถึงอปัปนาภาวนา   คือฌาน   มีอย่างละเท่าไร   

คืออะไรบา้ง                   (45,  46,  48,  51,  58,  61)……….หนา 229 - 230) 

ตอบ กรรมฐานท่ีไดถึงอุปจารภาวนาเทานั้น   อัปปนาภาวนาคือฌาน   ไมเกิด  มี ๑๐  คือ 
 พุทธานุสสติ    ธัมมานุสสติ    สังฆานุสสติ    สีลานุสสติ    จาคานุสสติ    เทวตานุสสติ   

อุปสมานุสสต ิ   มรณานุสสติ    อาหาเรปฏิกูลสญัญา   และจตุธาตวุวัตถาน   

และกรรมฐานท่ีไดถึงอัปปนาภาวนา  คือฌาน   มี  ๓๐  คือ   
 กสิณ ๑๐  อสุภะ ๑๐  กายคตาสติ ๑  อานาปานัสสติ ๑  อัปปมัญญา ๔  อรปูกรรมฐาน ๔ 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 

 

    



๒๙ 

.. 
        

กสิณ 10 อสภุ 10 อนุสสติ 8 อปัป. 4 สญัญา 1 ววตัถาน 1 อารปุป 4 

  1. 1. เมตตา   1. 

  2. 2. กรุณา   2. 
รปูฌาน 5 ปฐมฌาน 3. 3. มุทิตา   3. 

  4. 4. อุเบกขา   4. 

  5. (รูปปญจมฌาน)    

  6.     

  7.     

  8.     

  9. กายคตาสติ    

  10. อานาปานัสสติ    
      
 

......................................................................................................................................................................................................................... 

 

๕๙. ในกรรมฐาน  ๓๐   ที�ถึงอปัปนาเหล่านั�น                   (56) 

กรรมฐานอะไร   ให้ถึงฌานอะไรได้บา้ง               (หนา 231) 

ตอบ ในกรรมฐาน  ๓๐  ท่ีถึงอัปปนาเหลานั้น   กรรมฐานเหลานี้ใหถึงฌานได  ดังตอไปนี้ 
 กสิณ ๑๐  อานาปานัสสติ ๑   ใหไดถึงรูปฌานท้ัง ๕   

 อสุภะ ๑๐  กายคตาสติ ๑   ใหไดถึงเฉพาะปฐมฌาน  เทานั้น 
 พรหมวิหาร ๓  มีเมตตาเปนตน   ใหไดถึงรูปฌานเบื้องต่ํา ๔ 
 อุเบกขาพรหมวิหาร    ใหไดถึงรูปปญจมฌาน  เทานั้น 

 สวนอรูปกรรมฐาน ๔  เหลานี้ ใหไดถึงอรูปฌาน ๔ 
 

๖๐. ในกรรมฐาน  ๓๐   ที�เข้าถึงอปัปนาฌานทั �ง  ๙    อยากทราบว่า   

กรรมฐานที�ให้เข้าถึงเฉพาะฌานใดฌานหนึ�ง (เพียงฌานเดียว)  เท่านั �น    

มีเท่าไร   คืออะไรบา้ง                          (51,  58)……….หนา 231 - 232) 

ตอบ กรรมฐานท่ีเขาถึงฌานใดฌานหนึ่ง   เพียงฌานเดียวเทานั้น  มี  ๑๖  คือ 
 อสุภะ ๑๐  กายคตาสติ ๑   ยอมทําให  ปฐมฌาน   เกิดข้ึนได 
 อุเบกขาพรหมวิหาร ๑   ยอมทําให  รูปปญจมฌาน   เกิดข้ึนได 

 และอรูปกรรมฐาน ๔   ยอมทําให  อรูปฌาน ๔   เกิดข้ึนได 

  

 

  



๓๐ 

๖๑. ในสมถกรรมฐาน  ๔๐  นั �น   กรรมฐานที�ใช้เจริญเป็นอารมณ์กรรมฐานแล้ว  

ให้ได้เฉพาะปฐมฌาน   ให้ได้รปูฌานทั �ง  ๕                              (46,  55) 

และให้ได้เฉพาะฌาน    มีอย่างละเท่าไร   คืออะไรบา้ง          (หนา 231) 

ตอบ กรรมฐานท่ีใหไดเฉพาะปฐมฌาน  มี  ๑๑  กรรมฐาน   คือ   
    อสุภะ ๑๐  กายคตาสติกรรมฐาน ๑   

กรรมฐานท่ีใหไดรูปฌานท้ัง ๕  มี  ๑๑  กรรมฐาน   คือ   
กสิณ ๑๐   อานาปานัสสติ ๑  

 และกรรมฐานท่ีใหไดเฉพาะฌาน  มี  ๕  กรรมฐาน  คือ  

อุเบกขาพรหมวิหาร ๑   ใหไดเฉพาะรูปปญจมฌาน   
อรูปกรรมฐาน ๔      ใหไดเฉพาะอรูปฌาน ๔ 

 

๖๒. ในมนุสสภมิู   สามารถเจริญกรรมฐานได้ถึง  ๔๐   กจ็ริง  

  แต่ถ้าจะเจริญกรรมฐานให้ได้ปฐมฌานแล้ว                             (46) 

ต้องเจริญกรรมฐานได้เท่าไร   คืออะไรบา้ง                         (หนา 232) 

ตอบ ในมนุสสภูมิ  ถาตองการเจริญกรรมฐานท่ีใหไดปฐมฌานแลว  

ตองเจริญในกรรมฐาน  ๒๕  อยาง  คือ   กสิณ ๑๐   อสุภะ ๑๐   กายคตาสติ ๑  
อานาปานัสสติ ๑   พรหมวิหาร ๓  (เวนอุเบกขาพรหมวิหาร ๑) 

 

๖๓.   จงแสดงเหตผุลของการเจริญเมตตา     (35) 

ที�ให้ได้แต่รปูฌานเบื�องตํ�า  ๔                          (หนา 233)                          

ตอบ แสดงเหตุผลของการเจรญิเมตตา   ท่ีใหไดแตรูปฌานเบื้องต่ํา  ๔   เพราะวา 

 
 

 

เมตตานั้น  เปนสภาพท่ีมีความรักใคร  ปรารถนาดี  ในอันท่ีจะใหผูอ่ืนไดรับ 

ประโยชนอยูเสมอ   สวนพยาบาทนั้น  มีความปองรายทําลายประโยชนของผูอ่ืน 
เมื่อวาโดยองคธรรม  ก็ไดแก  โทสเจตสิก  ท่ีเกิดพรอมดวยโทมนัสเวทนา   
ฉะนั้น  เมตตาซึ่งเปนธรรมท่ีตรงขามกับพยาบาทนี้  จึงเปนธรรมท่ีตองเกิดพรอมดวย 

โสมนัสเวทนาเสมอ   เหตุนี้  ผูไดฌานท่ีเกิดจากการเจริญเมตตาภาวนา  จึงไดเพียงรูปฌาน 
เบื้องต่ํา ๔  ซึ่งเปนฌานท่ีเกิดพรอมดวยโสมนัสเวทนา 
 

 

 

 

 

 

       เมตตากรรมฐานนี้  เปนเหตุใหพนจากพยาบาท  คือความปองราย   
       ซึ่งเกิดมาจากโทสะ        (พิมพเพิ่มเติม)  



๓๑ 

๖๔.  จงแสดงเหตผุลที�ในกรณุา   ให้ได้แต่เพียงรปูฌานเบื�องตํ�า  ๔    

มาโดยละเอียด                                              (60)……….หนา 233) 

ตอบ อนึ่ง  ผูเจริญกรุณา  ท่ีใหสําเร็จแตเพียงฌานเบื้องต่ํา  ๔  นั้น  ก็เพราะวา 
กรุณากรรมฐานนี้   เปนเหตุใหพนจากวิหิงสา  คือความเบียดเบียน  ซึ่งเกิดมาจากโทสะ    

ธรรมดากรุณานั้น  มีความสงสารตอสัตวท่ีกําลังไดรับความทุกข  ความลําบาก  หรือจะ 
ไดรับความลําบากในภายหนา  นิ่งดูอยูไมได  มีจิตคิดท่ีจะชวยใหพนจากความทุกขยากลําบาก
เหลานั้น   สวนวิหิงสานัน้  มีการเบียดเบียนสัตว  ไมมีความสงสารตอผูอ่ืน   เมื่อวาโดยองคธรรม 

ก็ไดแก  โทสเจตสิก  ท่ีเกิดพรอมดวยโทมนัสเวทนา   
ฉะนั้น  กรุณาซึ่งเปนธรรมท่ีตรงขามกับวิหิงสา  จึงเปนธรรมท่ีตองเกิดพรอมดวยโสมนสั- 

เวทนา   เหตุนี้  ผูไดฌานท่ีเกิดจากการเจริญกรณุา  จึงไดแตเพียงรูปฌานเบื้องต่ํา ๔  ซึ่งเปน 

ฌานท่ีเกิดพรอมดวยโสมนัสเวทนา 
 

๖๕.   จงแสดงเหตผุลของการเจริญอเุบกขา     (35) 

ให้ได้เฉพาะแต่รปูปัญจมฌานเท่านั�น             (หนา 234)                              

ตอบ แสดงเหตุผลของการเจรญิอุเบกขา   ใหไดเฉพาะแตรูปปญจมฌานเทานั้น    

เพราะอุเบกขานี้  มีการวางเฉยตอสัตวท้ังหลาย  โดยมีจิตใจปราศจากอาการท้ัง ๓  
กลาวคือ  ไมนอมไป  ในความปรารถนาดี   ในการท่ีจะบําบัดทุกข   ในการช่ืนชมยินดีในความสุข 

ของสัตวแตอยางใด   แมวาในขณะท่ีกําลังเจริญ  กามชวนะจะเกิดพรอมดวยโสมนสับาง  อุเบกขา 
บางก็ตาม   แตเมื่อเขาไปถึงอัปปนาชวนะแลว  จะตองประกอบดวยอุเบกขาเวทนาเสมอไป    
ดวยเหตุนี้การเจริญอุเบกขา   จึงไดแตรูปปญจมฌานอยางเดียว    
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



๓๒ 
... 

 

        

กสิณ 10    อสภุ 10 อนุสสติ 8 อปัป. 4 สญัญา 1 ววตัถาน 1 อารปุป 4 

  1 - 2    1. 

  3 - 4    2. 
    5 - 6    3. 

  7 - 8    4. 
      

  9. กายคตาสติ    

  10. อานาปานัสสติ    
 

............................................................................................................................................................................................................................ 
 

๖๖. กรรมฐาน  ที�มีบริกรรมนิมิตและอคุคหนิมิตโดยปริยาย   มีเท่าไร    

คืออะไรบา้ง   เพราะเหตไุร   จึงเป็นเช่นนั�น               (53)……….หนา 235) 

ตอบ กรรมฐานท่ีมีบริกรรมนิมติและอุคคหนิมติ  โดยปริยายนั้น  มี  ๑๘  กรรมฐาน  คือ 

อนุสสติ ๘  (เวนกายคตาสติ  อานาปานัสสติ)   
อาหาเรปฏิกูลสัญญา ๑   จตุธาตุววัตถาน ๑   
อัปปมัญญา ๔    อรูปกรรมฐาน ๔   

ท่ีเปนเชนนี้  เพราะวาการเจริญกรรมฐานเหลานี้   ไมมีการเพง  การกระทบ  
ไมมีภาพมาปรากฏทางใจ 

 

๖๗. กรรมฐานที�ไม่ได้ปฏิภาคนิมิต   มีเท่าไร   คืออะไรบา้ง     

ในกรรมฐานเหล่านี�   ภาวนาจิตของผูเ้จริญครั �งแรกและครั �งหลงั 

เป็นอย่างไร                            (52,  58)……….หนา 235)  

ตอบ  กรรมฐานท่ีไมไดปฏิภาคนิมิต  มี  ๑๘  อยาง  คือ   
อนุสสติ ๘  (เวนกาย.  อานาปาน.)    อัปปมัญญา ๔    สัญญา ๑    ววัตถาน ๑   

อารุปปะ ๔   เหลานี้   ภาวนาจิตของผูเจริญครั้งแรก   ขณะท่ีสมาธิยังออนอยู 
และครั้งหลัง  ขณะท่ีสมาธิไดแกกลาข้ึนแลว  ก็คงมีพุทธคุณเปนตนเปนอารมณ 
อยูเชนเดิม  ไมเปล่ียนแปลง   ฉะนั้น  การเจริญกรรมฐาน  ๑๘  อยางนี ้ จึงไมได 

ปฏิภาคนิมิต 
 

 

 

 

 

  

 

 



๓๓ 
... 

 

        

กสิณ 10    อสภุ 10 อนุสสติ 8 อปัป. 4 สญัญา 1 ววตัถาน 1 อารปุป 4 

  1.    1. 

  2.    2. 
    3.    3. 

  4.    4. 

  5.     

  6.     

  7.     

  8.     

  9. กายคตาสติ    

  10. อานาปานัสสติ    
      
 

......................................................................................................................................................................................................................... 

 

๖๘.  ในกรรมฐาน  ๔๐  นั �น   ขอถามเป็นข้อ ๆ  ดงัต่อไปนี�            

   ก.   กรรมฐานที�ได้นิมิตทั �ง  ๒   คือ  บริกรรมนิมิต   และอคุคหนิมิตโดยปริยาย    

      มีเท่าไร   คืออะไรบา้ง   จงแสดงเหตผุลด้วย                  (48,  56,  59) 

   ข.   กรรมฐานที�ได้นิมิตทั �ง  ๒  หรือทั �ง  ๓   โดยตรงมีเท่าไร              (หนา 235) 

   คืออะไรบา้ง   จงแสดงเหตผุลด้วย                                  

ตอบ ก. กรรมฐานท่ีไดนิมิตท้ัง  ๒  โดยปริยาย  มี  ๑๘  อยาง  คือ   

อนุสสติ ๘ (เวนกายคตาสติ  และอานาปานัสสต)ิ       
อัปปมัญญา ๔   สัญญา ๑   ววัตถาน ๑   อารุปปะ ๔   

เนื่องดวยการเจริญกรรมฐานประเภทนี้  ไมมีการเพง  การกระทบ  ไมมีภาพมาปรากฏทางใจ 
  

 ข.   กรรมฐานท่ีไดนิมิตท้ัง  ๒  หรือท้ัง  ๓  โดยตรง   มี  ๒๒  อยาง  คือ   

กสิณ ๑๐    อสุภะ ๑๐   กายคตาสติ ๑    อานาปานัสสติ ๑     
ท่ีเปนเชนนี้ก็เพราะ  กรรมฐานเหลานี้มีการเพง  การกระทบ  มีภาพปรากฏติดทางใจ 
 

 

           

  

 

 

  



๓๔ 

๖๙.  กรรมฐานที�ได้นิมิตทั �ง  ๒   โดยปริยาย    และที�ได้ปฏิภาคนิมิต  

  แต่อนุโลมเข้าโดยปริยายเช่นเดียวกนั   มีเท่าไร   คืออะไรบา้ง    

   จงอธิบาย                                       (56,  59)……….หนา 236) 

ตอบ  กรรมฐานท่ีไดนิมิตท้ัง ๒  โดยปริยาย  และท่ีไดปฏิภาคนิมิตแตอนุโลมเขาโดยปริยาย
เชนเดียวกันนั้น  มี  ๘  อยาง  คือ  อัปปมัญญา ๔   อารุปปะ  ๔   
อธิบายวา  การเจริญกรรมฐาน ๘ อยางนี้  แมวาจะไมไดปฏิภาคนิมิตโดยตรงก็ตาม 

แตฌานจิตก็เกิดข้ึนได   ดังนั้น  จึงจัดเปนปฏิภาคนิมิต  แตอนุโลมเขาโดยปริยาย   
ซึ่งเปนไปดังท่ีกลาวไววา  การแผเมตตาในระหวางท่ีไดอุคคหนิมิต  และปฏิภาคนิมิตนั้น   
เรียกวา  อุปจารภาวนา    เมื่อรูปฌานเกิดข้ึนเรียกวา  อัปปนาภาวนา 

 

๗๐. การเจริญกรรมฐาน  ๒๒  อย่าง   ย่อมได้ปฏิภาคนิมิตโดยตรง 

อย่างแน่นอน   เพราะเหตไุร                           (52)……….หนา 236) 

ตอบ การเจริญกรรมฐาน  ๒๒  อยางนั้น  ผูเจริญยอมไดปฏิภาคนิมิตโดยตรง  อยางแนนอน 
เพราะกรรมฐานเหลานี้  มีการเปล่ียนแปลงอารมณได  กลาวคือ 

ภาวนาจิตครั้งแรก  ขณะท่ีสมาธิยังออนอยู  ก็มีบริกรรมนิมิต  อุคคหนิมิต  เปนอารมณ   

ครั้นตอมา  เมื่อภาวนาจิตครั้งหลังมีสมาธิแกกลาข้ึนแลว  ก็มีปฏิภาคนิมิตเปนอารมณ 
และฌานจิตท่ีเกิดข้ึนนั้น  ก็รับปฏิภาคนิมิตเปนอารมณตอไป 
 

๗๑.   จงแสดงถึงความเป็นไปของผูที้�ไม่ได้สมาบติั ๙    

แต่กไ็ด้อภิญญา   ด้วยอาํนาจบารมี                     (42)...............หนา 238)   

ตอบ ผูท่ีไมไดสมาบัติ ๙  แตก็ไดอภิญญาดวยอํานาจบารมีนั้น  มีอยูดวยกัน  ๒  พวก  คือ 

ปุถุชนฌานลาภี  และพระอริยบุคคล    ใน ๒ จําพวกนี้  ผูท่ีเคยไดอภิญญาในภพกอน  
ท่ีใกลกันกับภพนี้  เมื่อมีการเจริญกสิณอยางใดอยางหนึ่งแลว  ไมตองไดอรูปฌาน ๔  ไดแตเพียง

รูปฌาน ๕   อภิญญาก็เกิดได 
พระอริยบุคคลบางทาน    เมื่อไดบรรลุมรรคผลแลว    ปญญาท่ีประกอบกับมรรคจิตนั้น 

มีอํานาจท่ีเก่ียวกับอภิญญาอยูดวย  หากแตยังมิใชเปนตัวอภิญญาเทานั้น   เมื่อมีความประสงค 

จะทําอภิญญาเวลาใด   เวลานั้นรูปปญจมฌานท่ีมีตัวอภิญญาก็เกิดข้ึน   ความประสงคท่ีอธิษฐาน 
ไว   ก็สําเร็จพรอมไปดวย   อภิญญาชนิดนี้ไดช่ือวา  มัคคสิทธิอภิญญา (อภิญญาท่ีสําเร็จพรอม 
ดวยมรรค)  ท่ีเกิดข้ึนดวยอํานาจบารมีท่ีเคยไดอภิญญามาแตภพกอนท่ีใกลกันกับภพนี้  หรือดวย 

อํานาจท่ีไดปรารถนาไว 
 

 

......................................................................................................................................................................................................................... 



๓๕ 

ปริจเฉทท่ี  ๙  เลม  ๒ 
วิปสสนากรรมฐาน 

 

......................................................................................................................................................................................................................... 
 

๗๒. ในวิปัสสนากรรมฐานนั�น   มีธรรมอยู่กี�หมวด   คืออะไรบา้ง              

  ให้แสดงเฉพาะชื�อและจาํนวนเท่านั�น                 (49)……….หนา 1,  2,  3) 

(หัวขอธรรมในวิปสสนากรรมฐานนั้น   มีก่ีหมวด   คืออะไรบาง        (43)    

ตอบ มีธรรมอยู  ๖ หมวด  คือ  

๑. วิสุทธิ ๗      ๒. ลักษณะ ๓      ๓. อนุปสสนา ๓   
  ๔. วิปสสนาญาณ ๑๐   ๕. วิโมกข ๓    ๖. วิโมกขมุข ๓ 
 

๗๓.  ในวิปัสสนากรรมฐาน (พระอนุรุทธาจารย)  ท่านแสดงธรรมไว้กี�หมวด    

คืออะไรบา้ง   จงแสดงพร้อมทั �งชื�อของธรรมที�อยู่ในหมวดนั�น ๆ  มาด้วย  

   (ไมตองแสดงความหมาย)     (44,  46,  50,  51,  53,  55,  58,  61)……….หนา 1,  2,  3)    

 ตอบ มี  ๖  หมวด  คือ 
๑.  วิสุทธิ    มี  ๗  คือ  สีลวิสุทธิ   จิตตวิสุทธิ   ทิฏฐิวิสุทธิ   กังขาวิตรณวิสุทธิ   

            มัคคามัคคญาณทัสสนวสิุทธิ   ปฏิปทาญาณทัสสนวสิุทธิ   ญาณทัสสนวสิุทธ ิ
๒.  ลักขณะ    มี  ๓  คือ  อนิจจลักขณะ   ทุกขลักขณะ   อนัตตลักขณะ 

๓.  อนุปสสนา   มี  ๓   คือ  อนิจจานุปสสนา   ทุกขานุปสสนา   อนัตตานุปสสนา 
๔.  วิปสสนาญาณ  มี  ๑๐  คือ  สัมมสนญาณ   อุทยัพพยญาณ   ภังคญาณ   ภยญาณ   

   อาทีนวญาณ   นิพพิทาญาณ   มุญจิตุกัมยตาญาณ   ปฏิสังขาญาณ   

      สังขารุเปกขาญาณ   อนุโลมญาณ 
๕.  วิโมกข    มี  ๓   คือ  สุญญตวิโมกข   อนิมิตตวิโมกข   อัปปณิหิตวิโมกข 
๖.  วิโมกขมุข   มี  ๓  คือ  สุญญตานุปสสนา   อนิมิตตานุปสสนา   อัปปณิหิตานุปสสนา 

 

 
  

 

 

 

 

หนังสือปริจเฉทท่ี ๙ / ๒   อางอิงตามหลักสูตร   พิมพครั้งท่ี ๖ / ๒๕๕๔ 
 



๓๖ 

๗๔. ในวิปัสสนากรรมฐานนี�   พระโยคีบคุคลควรรู้วิสทุธิสงัคหะ   กี�อย่าง   

  คืออะไรบา้ง   (ใหแสดงพรอมดวยความหมาย)        (47,  49)……….หนา 1) 

ตอบ ในวิปสสนากรรมฐานนี้  พระโยคีบุคคลควรรูวสิุทธิสังคหะ  ๗  อยาง  คือ 
 ๑. สีลวิสุทฺธิ     ความบริสุทธิแ์หงศีล 

 ๒. จิตฺตวสิุทฺธิ     ความบริสุทธิแ์หงจิต 
 ๓. ทิฏฐิวิสุทฺธิ     ความบริสุทธิแ์หงความเห็น 
 ๔. กงฺขาวิตรณวิสุทฺธิ   ความบริสุทธิ์ของญาณท่ีขามพนจากความสงสัย 

 ๕. มคฺคามคฺคญาณทสฺสนวิสุทฺธิ    ความบริสุทธิ์ในการเห็นแจงของญาณ   
           วาเปนมัคคปฏิปทาและไมใชมัคคปฏิปทา 
 ๖. ปฏิปทาญาณทสฺสนวสิุทฺธิ    ความบริสุทธิ์ในการเห็นแจงของญาณ 

        อันเปนเครื่องดําเนินไปสูมัคคปฏิปทาโดยสวนเดียว 
 ๗. ญาณทสฺสนวิสุทฺธิ    ความบริสุทธิ์ในการเห็นแจงโดยสวนเดียวของญาณ 
 

๗๕.  ลกัษณะและอนุปัสสนา   มีอย่างละเท่าไร   คืออะไรบา้ง  

จงแสดงมาพร้อมด้วยความหมาย    และจงบอกด้วยว่า    

   ธรรม  ๒  อย่างนี�เกี�ยวข้องกนัอย่างไร       (49,  56)……….หนา 2) 

ตอบ ลักษณะ  มี  ๓  อยาง  คือ 
 ๑. อนิจจลักขณะ   คือ  ลักษณะท่ีไมเท่ียง 

 ๒. ทุกขลักขณะ   คือ  ลักษณะท่ีเปนทุกข 
 ๓. อนัตตลักขณะ   คือ  ลักษณะท่ีเปนอนัตตา 

อนุปสสนา   มี  ๓  อยาง  คือ 
๑. อนิจจานุปสสนา  คือ  การพิจารณารูเห็นอยูเนือง ๆ  โดยความไมเท่ียง 
๒. ทุกขานุปสสนา   คือ  การพิจารณารูเห็นอยูเนือง ๆ  โดยความเปนทุกข 

๓. อนัตตานุปสสนา คือ  การพิจารณารูเห็นอยูเนือง ๆ  โดยความเปนอนัตตา 
ธรรม  ๒  อยางนี้  เก่ียวของกันดังนี้   

ลักษณะ  เปนอารมณของอนุปสสนา   หรือเปนอารมณกรรมฐาน   

สวนอนุปสสนา   เปนผูรูลักษณะ   หรือเปนอารัมมณิกภาวนากรรมฐาน 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



๓๗ 

๗๖.  อนุปัสสนา   วิโมกข ์  วิโมกขมขุ    แต่ละประเภทมีจาํนวนเท่าไร   

คืออะไรบา้ง   ให้แสดงความหมายด้วย          (52)……….หนา 2,  3)  

ตอบ อนุปสสนา   มี  ๓  อยาง   คือ 
อนิจจานุปสสนา   การพิจารณารูเห็นอยูเนอืง ๆ   โดยความไมเท่ียง 

ทุกขานุปสสนา   การพิจารณารูเห็นอยูเนอืง ๆ   โดยความเปนทุกข 
อนัตตานุปสสนา   การพิจารณารูเห็นอยูเนอืง ๆ   โดยความเปนอนัตตา 

วิโมกข   มี  ๓  อยาง  คือ 

สุญญตวิโมกข   หลุดพนดวย   ความเปนของสูญ 
อนิมิตตวิโมกข   หลุดพนดวย   ไมมีนิมิตเครื่องหมาย 
อัปปณหิิตวิโมกข   หลุดพนดวย   ไมเปนท่ีตั้งแหงตัณหา 

วิโมกขมุข   มี  ๓  อยาง  คือ  
สุญญตานุปสสนา   การหลุดพนดวยการพิจารณาเห็นวา  เปนของสูญ 

อนิมิตตานุปสสนา   การหลุดพนดวยการพิจารณาเห็นวา  ไมมีนิมิตเครื่องหมาย 
อัปปณหิิตานุปสสนา การหลุดพนดวยการพิจารณาเห็นวา  ไมเปนท่ีตั้งแหงตัณหา 

 

๗๗.   วิปัสสนาญาณ  ๑๐  คืออะไรบา้ง          ( ดูขอ ๘๘  น.๔๔ )   

และปัญญาในวิปัสสนาญาณนั�น   กาํหนดรปูนามอย่างไร      (39)...............หนา 2)  

ตอบ  วิปสสนาญาณ  ๑๐  คือ 

๑. สัมมสนญาณ    ปญญาท่ีพิจารณาลักษณะท้ัง ๓  ของรูปนาม 
๒. อุทยัพพยญาณ      ปญญาท่ีเห็นความเกิดข้ึนและความดับไปของรูปนาม  
๓. ภังคญาณ      ปญญาท่ีเห็นความดับไปของรูปนาม 

๔. ภยญาณ   ปญญาท่ีเห็นรูปนามเปนภัยท่ีนากลัว 
๕. อาทีนวญาณ    ปญญาท่ีเห็นโทษของรูปนาม 
๖. นิพพิทาญาณ    ปญญาท่ีเกิดความเบื่อหนายในรูปนาม 

๗. มุญจิตุกัมยตาญาณ   ปญญาท่ีอยากหนีใหพนไปจากรูปนาม 
๘. ปฏิสังขาญาณ    ปญญาท่ีพิจารณาไตรลักษณของรูปนาม  อยางกวางขวาง 
๙. สังขารุเปกขาญาณ   ปญญาท่ีพิจารณาหาทางแลววางเฉยตอรูปนาม 

๑๐. อนุโลมญาณ     ปญญาท่ีเห็นสอดคลองกับวิปสสนาญาณ ๘  ขางตน 
        และถึงพรอมดวยกําลังเพ่ือใหมรรคญาณเกิด 
 

 

 

 

 

 

 



๓๘ 

๗๘.  วิปัสสนูปกิเลส   แปลว่าอย่างไร   มีเท่าไร   ได้แก่อะไรบา้ง              

(ใหแสดงแตช่ือไมตองบอกความหมาย)              (47,  61)……….หนา 6) 

ตอบ วิปสสนูปกิเลส   แปลวา   สิ่งท่ีทําใหวิปสสนาญาณหมนหมองหรือเศราหมอง    
มี  ๑๐  อยาง  คือ   

๑. โอภาส   ๒. ปติ   ๓. ปสสัทธิ      ๔. อธิโมกข   ๕. ปคคหะ   
๖. สุข   ๗. ญาณ   ๘. อุปฏฐาน     ๙. อุเบกขา     ๑๐. นิกันติ   

 

๗๙.   ในวิโมกขเภทเหล่านั�น   จงแสดงอนัตตานุปัสสนา   และทกุขานุปัสสนา   

ซึ�งเกิดขึ�นเป็นไปอย่างไร    จึงเข้าถึงความเป็นวิโมกขมขุ                  (59) 

เพราะเหตนัุ�น    ถ้าวฏุฐานคามินีวิปัสสนาเหน็แจ้งอย่างไร          (หนา 9) 

อริยมรรคจึงมีชื�อว่าอย่างนั�น   ด้วยสามารถแห่งการดาํเนินมาของญาณอะไร     

ตอบ ในวิโมกขเภทเหลานั้น   

อนัตตานุปสสนา   การพิจารณารูเห็นอยูเนืองๆ  โดยความเปนอนัตตา   
ละการยึดมั่นอัตตาเสียได  จัดเปนวิโมกขมุข  ช่ือวา  สุญญตานุปสสนา   
การหลุดพนดวยการพิจารณาเห็นวา  เปนของสูญ 

เพราะเหตุนัน้  ถาวุฏฐานคามินีวิปสสนา  เห็นแจงโดยความเปนอนัตตา   
อริยมรรคช่ือวา  สุญญตวิโมกข   ฉะนั้น  อริยมรรคจึงมีช่ือวา  สุญญตวิโมกข   
ดวยสามารถแหงการดําเนินมาของ  อนัตตานุปสสนาญาณ 

ทุกขานุปสสนา   การพิจารณารูเห็นอยูเนืองๆ  โดยความเปนทุกข   
ละตัณหาปณิธิเสียได   จัดเปนวิโมกขมุข  ช่ือวา  อัปปณิหิตานุปสสนา   

    การหลุดพนดวยการพิจารณาเห็นวา  ไมเปนท่ีตั้งแหงตัณหา 
  เพราะเหตุนัน้  ถาวุฏฐานคามินีวิปสสนา  เห็นแจงโดยความเปนทุกข   

อริยมรรคช่ือวา  อัปปณิหิตวิโมกข  ฉะนั้น  อริยมรรคจึงมีช่ือวา  อัปปณิหิตวิโมกข  

     ดวยสามารถแหงการดําเนินมาของ  ทุกขานุปสสนาญาณ 
 

๘๐. คาํว่า   วิสทุธิ   ในวิปัสสนากรรมฐานนั�น   หมายความว่าอย่างไร    

ให้แสดงวจนัตถะด้วย                                  (37)...............หนา 13) 

ตอบ คําวา  วิสุทธิ  ในวิปสสนากรรมฐานนั้น  หมายความวา  ความบริสุทธิ์จากกิเลสเปนพิเศษ   
ดังแสดงวจนัตถะวา    วิเสเสน  สุชฺฌนํ  =  วิสุทฺธิ    

ความบริสุทธิ์จากกิเลสเปนพิเศษ  ช่ือวา  วิสุทธิ   
ไดแก  ศีล  สมาธิ  ปญญา  คือ  วิสุทธิท้ัง ๗    

 

 

 

 

 



๓๙ 
 

 

 

 

 

 

 

ใบแทรก...........ในวิโมกขเภทเหลานั้น 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 



๔๐ 

๘๑. คาํว่า   วิสทุธิ   ในวิปัสสนากรรมฐานนี�   หมายความว่าอย่างไร    

มีเท่าไร   คืออะไรบา้ง   จงแสดงมาพร้อมด้วยความหมาย       

ตอบ คําวา  วิสุทธิ  ในวปิสสนากรรมฐานนี้  หมายความวา  ความบริสุทธิ์จากกิเลสเปนพิเศษ   
ช่ือวา  วิสุทธิ  ไดแก  ศีล  สมาธิ  ปญญา  มีอยู  ๗  อยาง  คือ 
๑.  สีลวิสุทธิ          ความบริสุทธิแ์หงศีล 

๒.  จิตตวิสุทธิ        ความบริสุทธิแ์หงจิต 
๓.  ทิฏฐิวิสุทธิ        ความบริสุทธิแ์หงความเห็น 
๔.  กังขาวิตรณวิสุทธ ิ ความบริสุทธิ์ของญาณท่ีขามพนจากความสงสัย   

๕.  มัคคามัคคญาณทัสสนวิสุทธิ    ความบริสุทธิ์ในการเห็นแจงของญาณ 
             วาเปนมัคคปฏิปทาและไมใชมัคคปฏิปทา 

๖.  ปฏิปทาญาณทัสสนวิสุทธิ   ความบริสุทธิ์ในการเห็นแจงของญาณ   
          อันเปนเครื่องดําเนินไปสูมัคคปฏิปทาโดยสวนเดียว 

๗.  ญาณทัสสนวิสุทธิ       ความบริสุทธิ์ในการเห็นแจงโดยสวนเดียวของญาณ 
 

                                                                   (48,  50,  54,  57,  60)……….หนา 13,  14,  1) 
 

๘๒. คาํว่า   จตปุาริสทุธิสีล  นั �น   หมายความว่าอย่างไร                       

ได้แก่อะไรบา้ง                          (47,  49)……….หนา 14) 

ตอบ คําวา  จตุปาริสุทธิสีล  นั้น  หมายความวา  ความบริสุทธิ์ของศีล  มี  ๔  อยาง  คือ 
 ๑.  ปาติโมกขสังวรสีล   ไดแก   ศีลท่ีสํารวมในพระปาติโมกข 
 ๒.  อินทริยสังวรสีล   ไดแก   ศีลท่ีสํารวมในอินทรีย ๖ 

 ๓.  อาชีวปาริสุทธิสีล   ไดแก   ศีลท่ีมีอาชีพบริสุทธิ ์
 ๔.  ปจจยสันนิสสิตสีล   ไดแก   ศีลท่ีอาศัยปจจัย ๔ 
 

๘๓. ญาณ  ๑๖  เหล่านี�   เมื�อสงเคราะหล์งในสมาธิ  ๓  มีขณิกสมาธิเป็นต้นแล้ว  

ญาณอะไรบา้งที�เข้าอยูใ่นสมาธินั�น ๆ                    (56)……….หนา 16)  

ตอบ   สงเคราะหญาณ  ๑๖  ลงในสมาธิ  ๓   ดังนี้       
 นามรูปปริจเฉทญาณ   ปจจยปริคคหญาณ   สัมมสนญาณ   อุทยัพพยญาณ  

ภังคญาณ   ภยญาณ   อาทีนวญาณ   นิพพิทาญาณ   มุญจิตุกัมยตาญาณ  

ปฏิสังขาญาณ   สังขารุเปกขาญาณ   และปจจเวกขณญาณ  
รวม  ๑๒ ญาณนี ้  สงเคราะหลงใน  ขณิกสมาธิ   

อนุโลมญาณ   โคตรภูญาณ  รวม   ๒ ญาณนี้    สงเคราะหลงใน  อุปจารสมาธิ 

มัคคญาณ   ผลญาณ   รวม   ๒ ญาณนี้    สงเคราะหลงใน  อัปปนาสมาธ ิ
 

 



๔๑ 
  

วิสทุธิ ๗  ญาณ ๑๖ 
   

๑. สีลวิสุทธ ิ   

๒. จิตตวิสุทธ ิ   

๓. ทิฏฐิวิสุทธิ   สงเคราะหลงใน ๑. นามรูปปริจเฉทญาณ 

๔. กังขาวิตรณวิสุทธิ   สงเคราะหลงใน ๒. ปจจยปริคคหญาณ 
 

๕. มัคคามัคคญาณทัสสน - 
 

สงเคราะหลงใน 
๓. สัมมสนญาณ 
๔.๑ ตรุณอุทยัพพยญาณ 

  ๔.๒ พลวอุทยัพพยญาณ 

  ๕. ภังคญาณ  

  ๖. ภยญาณ 

๖. ปฏิปทาญาณทัสสนวิสุทธิ สงเคราะหลงใน ๗. อาทีนวญาณ 
                                          วิปสสนาญาณ 9    ๘. นิพพิทาญาณ 
  ๙. มุญจิตุกัมยตาญาณ 
  ๑๐. ปฏิสังขาญาณ 

  ๑๑. สังขารุเปกขาญาณ  
  ๑๒. อนุโลมญาณ 

และ สงเคราะหลงใน ๑๓. โคตรภูญาณ  (โดยปริยาย) 
๗. ญาณทัสสนวิสุทธิ    สงเคราะหลงใน   ๑๔. มัคคญาณ    

   ๑๕. ผลญาณ 

  ๑๖. ปจจเวกขณญาณ 
   

 

วิปัสสนูปกิเลส  ๑๐ 

๑. โอภาส   ๒. ปติ    ๓. ปสสัทธิ      ๔. อธิโมกข    ๕. ปคคหะ   
๖. สุข    ๗. ญาณ   ๘. อุปฏฐาน     ๙. อุเบกขา     ๑๐. นิกันติ 

  

ญาณ ๑๖  ใน  สมาธิ ๓ 
                
                

๑ ๒ ๓ ๔ ๕ ๖ ๗ ๘ ๙ ๑๐ ๑๑ ๑๒ ๑๓ ๑๔ ๑๕ ๑๖ 
                

 
 

 

 เปนพ้ืนฐานของวิปสสนา 

(โดยปริยาย) 

เบ้ืองตน 

เบ้ืองปลาย 

และ   สงเคราะหลงใน   

ขณิกสมาธิ อปัปนา อปุจาร ขณิก 

(อุปกิเลส 10) 

(วุฏฐานคามินีวิปสสนา) 



๔๒ 

๘๔.    จงสงเคราะหญ์าณ  ๑๖  ลงในวิสทุธิเหล่านั�น             (49,  53,  56,  58,  59,  61) 

   ตามสมควรที�เป็นไปได้                                               (หนา 17,  18,  21,  22,  23) 

ตอบ สงเคราะหญาณ  ๑๖  ลงในวิสุทธิเหลานั้น  ตามสมควรท่ีเปนไปไดดังนี้ 

นามรูปปริจเฉทญาณ   สงเคราะหลงใน  ทิฏฐิวิสุทธิ 
ปจจยปริคคหญาณ    สงเคราะหลงใน  กังขาวิตรณวิสุทธ ิ
สัมมสนญาณ  และตรุณอุทยัพพยญาณ   สงเคราะหลงใน  มัคคามัคคญาณทัสสนวสิุทธ ิ

วิปสสนาญาณ  ๙   คือ  พลวอุทยัพพยญาณ  เปนตนจนถึง  อนุโลมญาณ   
      สงเคราะหลงใน  ปฏิปทาญาณทัสสนวิสุทธ ิ
โคตรภูญาณ     สงเคราะหลงใน  ปฏิปทาญาณทัสสนวิสุทธิ  โดยปริยาย 

มัคคญาณ     สงเคราะหลงใน  ญาณทัสสนวสิุทธ ิ
ผลญาณ  ปจจเวกขณญาณ  สงเคราะหลงใน  ญาณทัสสนวสิุทธิ  โดยปริยาย 

 

๘๕. จงสงเคราะหวิ์สทุธิ  ๗   ลงในญาณ  ๑๖   มาด ู                  (48,  50,  54,  57,  60)    

ตอบ สงเคราะหวสิุทธิ  ๗  ลงในญาณ  ๑๖  ไดดังตอไปนี้            (หนา 17,  18,  21,  22,  23) 

สีลวิสุทธิและจิตตวสิุทธิ     เปนพ้ืนฐานของวิปสสนา 
ทิฏฐิวิสุทธิ     สงเคราะหลงใน  นามรูปปริจเฉทญาณ 
กังขาวิตรณวิสุทธิ    สงเคราะหลงใน  ปจจยปริคคหญาณ 

มัคคามัคคญาณทัสสนวสิุทธิ สงเคราะหลงใน  สัมมสนญาณและตรุณอุทยัพพยญาณ 
ปฏิปทาญาณทัสสนวิสุทธิ     สงเคราะหลงใน  วิปสสนาญาณ  ๙   

คือตั้งแต  พลวอุทยัพพยญาณ  เปนตนจนถึง  อนุโลมญาณ   
และสงเคราะหลงในโคตรภูญาณ  โดยปริยาย 

ญาณทัสสนวิสุทธิ     สงเคราะหลงใน  มัคคญาณ    

         และสงเคราะหลงในผลญาณ  ปจจเวกขณญาณ   โดยปริยาย 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



๔๓ 

๘๖. จงสงเคราะหวิ์สทุธิ  ๕   มีทิฏฐิวิสทุธิเป็นต้น   ลงในญาณ  ๑๓           (45) 

   (เวนโคตรภูญาณ   ผลญาณ  ปจจเวกขณญาณ)   มาให้ถกูต้อง           (หนา 17) 

ตอบ การสงเคราะหวสิุทธิ  ๕  มีทิฏฐิวิสุทธิเปนตน  ลงในญาณ  ๑๓   

(เวนโคตรภูญาณ  ผลญาณ  ปจจเวกขณญาณ)   แลว  ยอมเปนไปดังนี้  
ทิฏฐิวิสุทธิ     สงเคราะหลงใน  นามรูปปริจเฉทญาณ   
กังขาวิตรณวิสุทธิ    สงเคราะหลงใน  ปจจยปริคคหญาณ   

มัคคามัคคญาณทัสสนวสิุทธิ  สงเคราะหลงใน  สัมมสนญาณและตรุณอุทยัพพยญาณ     
ปฏิปทาญาณทัสสนวิสุทธ ิ  สงเคราะหลงใน  วิปสสนาญาณ  ๙  คือ   

  ๑. พลวอุทยัพพยญาณ    ๒. ภังคญาณ     ๓. ภยญาณ   

๔. อาทีนวญาณ    ๕. นิพพิทาญาณ    ๖. มุญจิตุกัมยตาญาณ 
 ๗. ปฏิสังขาญาณ    ๘. สังขารุเปกขาญาณ   ๙. อนุโลมญาณ   
ญาณทัสสนวิสุทธิ   สงเคราะหลงใน  มรรคญาณ 

 

๘๗.  วิปัสสนูปกิเลสเหล่านั�นไม่เกิดขึ�นแก่ใครบา้ง   และเกิดขึ�นแก่บคุคล 

ที�ได้บรรลญุาณอะไร   และญาณนั�นจดัเข้าในวิสทุธิอะไร    (47,  61)……….หนา 21) 

ตอบ  วิปสสนูปกิเลส  ไมเกิดข้ึนแกบุคคล  ๓  จําพวก  คือ                         
 ๑.  พระอริยบุคคล  ผูไดบรรลุปฏิเวธแลว 

 ๒.  โยคีผูปฏิบัติผิดแนวทางวิปสสนา 
 ๓.  โยคีผูเกียจครานทอดท้ิงกรรมฐาน  
 วิปสสนูปกิเลส  จะเกิดข้ึนแกโยคีผูปฏิบัติถูกทางวิปสสนา  พยายามกําหนดวิปสสนา 

ไมทอถอย  ท่ีไดบรรลุตรุณอุทยัพพยญาณ  คือ อุทยัพพยญาณอยางออน   และจัดเขาใน 
มัคคามัคคญาณทัสสนวสิุทธิ 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



๔๔ 

๘๘.  วิปัสสนาญาณ   ที�สงเคราะหเ์ข้าในปฏิปทาญาณทสัสนวิสทุธินั �น   มีกี�ญาณ     

   คือญาณอะไรบา้ง   ให้แสดงความหมายด้วย          (43)……….หนา 22,  2) 

ตอบ มี  ๙  ญาณ   คือ                                                       
๑.  พลวอุทยัพพยญาณ     ปญญาท่ีมีกําลัง  เห็นความเกิดข้ึนและความดับไปของรปูนาม  

๒.  ภังคญาณ      ปญญาเห็นความดับไปของรูปนาม 
๓.  ภยญาณ   ปญญาเห็นรูปนามเปนภัยท่ีนากลัว 
๔.  อาทีนวญาณ    ปญญาเห็นโทษของรูปนาม 

๕.  นิพพิทาญาณ    ปญญาเกิดความเบื่อหนายในรูปนาม 
๖.  มุญจิตุกัมยตาญาณ   ปญญาอยากหนีใหพนจากรูปนาม 
๗.  ปฏิสังขาญาณ    ปญญาพิจารณาไตรลักษณของรูปนาม  อยางกวางขวาง 

๘.  สังขารุเปกขาญาณ   ปญญาพิจารณาหาทางแลววางเฉยตอรูปนาม 
๙.  อนุโลมญาณ     ปญญาเห็นสอดคลองกับวิปสสนาญาณ ๘  ขางตน 

       และถึงพรอมดวยกําลังเพ่ือใหมรรคญาณเกิด 
 

๘๙.  จงแสดงความต่างกนัระหว่าง   อนิจจงั   ทกุขงั   อนัตตา           (50)      

กบั  อนิจจลกัษณะ   ทุกขลกัษณะ   อนัตตลกัษณะ                (หนา 26) 

ตอบ อนิจจังและทุกขัง  ท้ัง  ๒  นี้เหมือนกัน  ไดแก  สังขตธรรม  คือรูปนาม  ขันธ ๕   

ท่ีเปนปรมัตถอยางเดียว 
สวนอนัตตานั้น  ตางจากอนิจจังและทุกขัง  ไดแก  สังขตธรรมและอสังขตธรรม   

คือ รูปนาม  ขันธ ๕   นิพพานและบัญญัติ   ซึ่งเปนไปในธรรมท้ังหมด   

ดังนั้น  สมเด็จพระผูมีพระภาคเจาจึงตรัสเทศนาวา   สพฺเพ  สงฺขารา  อนิจฺจา     
สพฺเพ  สงฺขารา  ทุกฺขา,   สพฺเพ  ธมฺมา  อนตฺตา   ดังนี้ 
 สวนคําวา  อนิจจลักษณะ  ทุกขลักษณะ  อนัตตลักษณะนั้น  ไดแก   

อาการบัญญัติ  คือ  ความเปนไปแหงรูปนาม  ขันธ ๕  นิพพาน  และบัญญัติ   
หาใชเปนตัวสภาวปรมตัถ  และสัททบัญญัติ   อัตถบัญญัติ  แตประการใดไม 
 ฉะนั้น  อาการบัญญัติของรูปนาม  ขันธ ๕   ก็ไดแก  อาการท่ีดับไป  สิ้นไป  นั้นเอง 

 อาการบัญญัติของนิพพาน  ก็ไดแก  อาการท่ีไมมีความเกิดดับ  มีแตความสงบจากกิเลส 
ขันธ ๕  ท้ังปวง 
 อาการบัญญัติของสัททบัญญัติและอัตถบัญญัติ   ก็ไดแก  อาการท่ีไมมีความเกิดดับ 

 

  

 

 

 



๔๕ 

๙๐.  อนิจจงั   ทกุขงั   อนัตตา   อนิจจลกัขณะ   ทกุขลกัขณะ   อนัตตลกัขณะ   

และอนิจจานุปัสสนา   ทกุขานุปัสสนา   อนัตตานุปัสสนา   เหมือนกนั 

หรือต่างกนัอย่างไร   จงแสดงพอให้เข้าใจ            (51,  54,  55,  59,  60)……….หนา 26)    

ตอบ อนิจจังและทุกขัง  ไดแก  สังขตธรรม  คือรูปนาม  ขันธ ๕  ท่ีเปนปรมัตถอยางเดียว   
คําวา  อนัตตา  ไดแก  สังขตธรรมและอสังขตธรรม   คือรูปนาม  ขันธ ๕  นิพพาน   

และบัญญัติ   ซึ่งเปนไปในธรรมท้ังหมด 

  

อนิจจลักขณะ  ทุกขลักขณะ  อนัตตลักขณะนั้น  ไดแก  อาการบัญญัต ิ  คือความเปนไป 
แหงรูปนาม  ขันธ ๕   นิพพานและบัญญัติ   หาใชเปนตัวสภาวปรมตัถ  และสัททบัญญัติ   

อัตถบัญญัติ   แตประการใดไม       
ฉะนั้น   อาการบัญญัติของรูปนาม  ขันธ ๕   ก็ไดแก  อาการท่ีดับไป  สิ้นไป  นั้นเอง   
อาการบัญญัติของนิพพาน   ก็ไดแก  อาการท่ีไมมีความเกิดดับ  มีแตความสงบ 

จากกิเลส  ขันธ ๕  ท้ังปวง    
อาการบัญญัติของสัททบัญญัติและอัตถบัญญัติ  ก็ไดแก  อาการท่ีไมมีความเกิดดับ  

 

สวนอนิจจานุปสสนา  ทุกขานุปสสนา  และอนัตตานุปสสนานั้น  เปนผูรูอารมณกรรมฐาน
คืออาการบัญญัติ   หมายความวา  เปนผูพิจารณารูเห็นอยูเนือง ๆ  โดยความไมเท่ียง  โดยความ

เปนทุกข  และโดยความเปนอนัตตา 
 อาการบัญญัติของรูปนาม  ขันธ ๕   เปนอารัมมณธรรม  จัดเปนอารมณของอนุปสสนา 
ท้ัง  ๓ ได   สําหรับอาการบัญญัติของนิพพานและสัททบัญญัติ  อัตถบัญญัติ  เปนอารัมมณธรรม  

ไดเหมือนกัน   แตไมจัดเปนอารมณของอนุปสสนาท้ัง ๓  หรือของวิปสสนาญาณ ๑๐ 
แตประการใด                                        

                                                                                         
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 



๔๖ 

๙๑. อนิจจงั   ทกุขงั   อนัตตา   อนิจจลกัขณะ   ทกุขลกัขณะ   อนัตตลกัขณะ   

  และอนิจจานุปัสสนา   ทกุขานุปัสสนา   อนัตตานุปัสสนา                    (48,  57) 

เหมือนกนั   หรือต่างกนัอย่างไร    จงแสดงมาพอให้เข้าใจ                   (หนา 26) 

ตอบ อนิจจังและทุกขัง  ไดแก  สังขตธรรม  คือรูปนาม  ขันธ ๕   ท่ีเปนปรมัตถอยางเดียว  
อนัตตา  ไดแก  สังขตธรรมและอสังขตธรรม  คือรูปนาม  ขันธ ๕  นิพพานและบัญญัติ  ท้ังหมด 
 

อนิจจลักขณะ  ทุกขลักขณะ  อนัตตลักขณะ  ไดแก  อาการบัญญัติ  คือความเปนไปของ 
รูปนาม  ขันธ ๕  นิพพานและบัญญัติ   กลาวคือ .................................................... 

อาการบัญญัติของรูปนาม  ขันธ ๕   คืออาการท่ีดับไป  สิ้นไป   
อาการบัญญัติของนิพพาน  คืออาการท่ีไมมีความเกิดดับ  มีแตความสงบจากิเลส  ขันธ ๕  
อาการบัญญัติของสัททบัญญัติ  และอัตถบัญญัต ิ  คืออาการท่ีไมมีความเกิดดับ  

 

สวน  อนิจจานุปสสนา  ทุกขานุปสสนา  และอนตัตานุปสสนานั้น  เปนผูรูอารมณกรรมฐาน 

คืออาการบัญญัติ   คือพิจารณารูเห็นอยูเนืองๆ  โดยความไมเท่ียง  ความเปนทุกข  และโดยความ
เปนอนัตตา 
  

สรุป   (2548)   อนิจจัง  ทุกขัง  อนัตตา  (2557.......เวนบัญญัติ)   เปนตัวสภาวธรรม  คือรูปนาม 
อนิจจลักขณะ  ทุกขลักขณะ  อนัตตลักขณะ เปนอาการบัญญัติของอนิจจัง  ทุกขัง  อนัตตา    
สวนอนิจจานุปสสนา  ทุกขานุปสสนา  อนัตตานปุสสนา  เปนผูรูอาการบญัญัติดังกลาวแลว 

 

 

  
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



๔๗ 

ชุด  ๙  (พิเศษ) 
 

..................................................................................................................................................................................................................................................................... 
 

๙๒.  อนิจจงั   ทกุขงั   อนัตตา   อนิจจลกัขณะ   ทกุขลกัขณะ   อนัตตลกัขณะ   

และอนิจจานุปัสสนา   ทกุขานุปัสสนา   อนัตตานุปัสสนา   เหมือนกนั 

หรือต่างกนัอย่างไร    จงแสดงพอให้เข้าใจ          (P C. พิมพคําตอบรวม)       

ตอบ อนิจจังและทุกขัง  ไดแก  สังขตธรรม  คือรูปนาม  ขันธ ๕  ท่ีเปนปรมัตถอยางเดียว   
คําวา  อนัตตา  ไดแก  สังขตธรรมและอสังขตธรรม   คือรูปนาม  ขันธ ๕  นิพพาน   

และบัญญัติ   ซึ่งเปนไปในธรรมท้ังหมด 
 

 อนิจจลักขณะ  ทุกขลักขณะ  อนัตตลักขณะนั้น   ไดแกอาการบัญญัติ  คือความเปนไป 
แหงรูปนาม  ขันธ ๕   นิพพานและบัญญัติ   หาใชเปนตัวสภาวปรมตัถ  และสัททบัญญัติ, 

อัตถบัญญัติ   แตประการใดไม       
ฉะนั้น   อาการบัญญัติของรูปนาม  ขันธ ๕   ก็ไดแกอาการท่ีดับไป  สิ้นไป  นั้นเอง   
อาการบัญญัติของนิพพาน   ก็ไดแกอาการท่ีไมมีความเกิดดับ  มีแตความสงบจาก 

กิเลส  ขันธ ๕  ท้ังปวง    
อาการบัญญัติของสัททบัญญัติและอัตถบัญญัติ  ก็ไดแกอาการท่ีไมมีความเกิดดับ  

 

 

 

 
 

สวนอนิจจานุปสสนา  ทุกขานุปสสนา  และอนัตตานุปสสนานั้น  เปนผูรูอารมณกรรมฐาน
คืออาการบัญญัติ   หมายความวา  เปนผูพิจารณารูเห็นอยูเนือง ๆ  โดยความไมเท่ียง  โดยความ
เปนทุกข  และโดยความเปนอนัตตา 

 อาการบัญญัติของรูปนาม  ขันธ ๕   เปนอารัมมณธรรม   จัดเปนอารมณของอนุปสสนา 
ท้ัง  ๓ ได   สําหรับอาการบัญญัติของนิพพานและสัททบัญญัติ  อัตถบัญญัติ  เปนอารัมมณธรรม  
ไดเหมือนกัน   แตไมจัดเปนอารมณของอนุปสสนาท้ัง ๓  หรือของวิปสสนาญาณ ๑๐  (๙) 

แตประการใด 
 
                                                            

 

 

 

 
  

แตสัททบัญญัติ  ชนิดวิชชมานบัญญัติ  มีสภาวองคธรรมรับรอง  เชนคําวา  รูป  เวทนา   

สัญญา  สังขาร  วิญญาณ  นิพพาน  เปนตน 
สวนอัตถบัญญัตินั้น  ไมมีสภาวองคธรรมรับรอง  เพียงแตเปนไปตามคําท่ีสมมติกันข้ึน 

และเปนไปตามรูปรางสณัฐาน  สวนสัดของมหาภูตรูปนั้นๆ  (ไมมีในเฉลย  พิมพเพิ่มเติมตามหลักสูตร) 

  

สรุป   (2548)   อนิจจัง  ทุกขัง  อนัตตา  (2557.......เวนบัญญัติ)   เปนตัวสภาวธรรม  คือรูปนาม 
อนิจจลักขณะ  ทุกขลักขณะ  อนัตตลักขณะ เปนอาการบัญญัติของอนิจจัง  ทุกขัง  อนัตตา    

สวนอนิจจานุปสสนา  ทุกขานุปสสนา  อนัตตานปุสสนา  เปนผูรูอาการบญัญัติดังกลาวแลว 

 



๔๘ 

๙๓.  อาการบญัญติั   และวิชชมานบญัญติั   ทั �ง  ๒  คาํนี�     

แตกต่างกนัอย่างไร  จงอธิบาย           (52)……….หนา 26,  ปฏิจจ. 211)   

ตอบ อาการบัญญัติและวิชชมานบัญญัติ  นั้น  แตกตางกันดังนี้ 
 อาการบัญญัติ   คือ  ความเปนไปแหงรูปนาม  ขันธ  ๕  นิพพาน  และบัญญัติ   

หาใชเปนตัวสภาวปรมตัถ  และสัททบัญญัติ  อัตถบัญญัติ  แตประการใดไม   
(ท่ีกลาววา  หาใชเปนตัวสภาวปรมัตถไมนั้น  หมายความวา  เปนเพียงอาการหรือเครื่องหมาย 
ใหรูได  จําได  ของสภาวปรมัตถเทานั้น)   ฉะนั้น ...................   

อาการบัญญัติของรูปนาม  ขันธ ๕   ก็ไดแก  อาการท่ีดับไป  สิ้นไป  นั้นเอง   
อาการบัญญัติของนิพพาน    ก็ไดแก  อาการท่ีไมมีความเกิด  ดับ   

                                                    มแีตความสงบจากกิเลส  ขันธ  ๕  ท้ังปวง 

อาการบัญญัติของสัททบัญญัติ  และอัตถบัญญัติ   ก็ไดแก  อาการท่ีไมมีความเกิดดับ 
 

วิชชมานบัญญัติ   คือ  สัททบัญญัติท่ีมีสภาวปรมตัถปรากฏอยู  เชน  รูป  เวทนา  สัญญา  
สังขาร  วิญญาณ  นิพพาน  เปนตน   

หมายถึง  เปนคําสมมติของธรรม  ท่ีมีสภาวปรมัตถปรากฏอยู  หรือเปนการบัญญัติ 

ของตัวสภาวปรมัตถโดยตรง   ไมใชเปนอาการหรือเครื่องหมายใหรูได  จําได  ของสภาวปรมัตถ    
เมื่อกลาวโดยสรุปแลว  ก็ไดแก  คําพูดท่ีเก่ียวกับจิต  เจตสิก  รูป  นิพพาน 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



๔๙ 

๙๔.   อนิจจงั   อนิจจตา   อนิจจลกัขณะ   ทั �ง  ๓  คาํนี�    หมายถึงอะไร    

และคาํว่า  อนิจจตากบัอนิจจลกัขณะ   ทั �งสองนี�                  (47,  53,  61) 

เหมือนกนัหรือต่างกนัอย่างไร                                               (หนา 27,  25) 

ตอบ  อนิจจงั   หมายถึง  รูปนาม  ขันธ ๕  ท่ีไมเท่ียง   

ดังท่ีวิสุทธิมรรคอรรถกถาแสดงวา  รูปนามขันธ ๕  ช่ือวา  อนิจจัง    
เพราะวา  มีการวิปริตผิดแปลกเปล่ียนไป  ดวยความเกิดดับและเปนอยางอ่ืน   

  หรืออีกนัยหนึ่ง  เกิดข้ึนแลว  ก็เสื่อมสิ้นดับไป  ไมมีเหลือ     (หนา 27) 

  อนิจจตา   หมายถึง  ความเปนอยู  คือสิ้นไป  ดับไปอยูเรื่อย ๆ  ติดตอกัน 

ของสังขตธรรม   ท่ีไมเท่ียง   (หนา 25)...........หรือในวิสุทธิมรรคอรรถกถาแสดงวา  อนิจจตา   

ก็ไดแก  ความเกิดข้ึน  เสื่อมไปและเปนอ่ืนไป  หรือเกิดข้ึนแลวก็ดับไป  ไมมีเหลือ  
อธิบาย  ความท่ีเบญจขันธท้ังหลายเกิดข้ึนแลว  ไมตั้งอยูตามอาการนั้น  แตกสลายไป   
โดยการดับไปแหงขณะ  คือ  ดับไปทุกภังคักขณะ 

อนิจจลกัขณะ   หมายถึง   เครื่องหมายของสังขตธรรมท่ีไมเท่ียง   หรือ 

ความเปนอยู  คือสิ้นไป  ดับไปอยูเรื่อย ๆ  ติดตอกันของสังขตธรรมท่ีไมเท่ียงนั้นแหละ   

  เปนเครื่องหมายใหรูได  จําได     (หนา 25) 

(๒๕๕๓,  ๒๕๖๑)       อนจิจตา  กับ  อนจิจลักขณะ  ท้ัง ๒ นี้   เมื่อวาโดยเนื้อความแลวเหมือนกัน   
คือ  ตางก็เปนอารมณของอนิจจานุปสสนาดวยกันท้ังสองคํา   แตเมื่อวาโดยพยัญชนะแลว 
ตางกัน 

 

......................................................................................................................................................................................................................... 
 

(๒๕๔๗)     อนิจจตา  กับ  อนิจจลักขณะ  ท้ังสองนี ้  เมื่อวาโดยเนื้อความแลวเหมือนกัน   

แตวาโดยพยัญชนะแลวตางกัน  ท่ีวาเหมือนกันนั้นคือ  เปนคําท่ีใชแทนกันได  และ 
เปนอารมณของอนิจจานุปสสนาดวยกัน   ดังมีหลักฐานแสดงวา   

อนิจฺจานปุสฺสนาติ  ตสสฺา  อนิจฺจตาย  วเสน  รูปาทีสุ  อนิจฺจนฺติ  อนุปสฺสนา   

แปลความวา  การพิจารณาเห็นในรูปธรรมเปนตนวาไมเท่ียง  ดวยอํานาจแหงอนิจจตา   

(หรือแปลวา  แหงอนิจจลักขณะ)  นั้น  ช่ือวา  อนิจจานุปสสนา     (หนา 32) 

หรือวจนัตถะขอท่ี  ๒  ของอนิจจานุปสสนา  ก็แสดงไวชัดเจนวา   
อนิจฺจตาย  อนุปสฺสนา  =  อนิจฺจานุปสฺสนา   แปลวา  การพิจารณารูเห็นความไมเท่ียง 

อยูเนือง ๆ  ช่ือวา  อนิจจานุปสสนา     (หนา 28) 
 

......................................................................................................................................................................................................................... 
 

 

 



๕๐ 

๙๕.    พระอรรถกถาจารยแ์สดงไว้ว่า    ลกฺขณํ  นาม  ปฺญตฺติคติกํ  น  วตฺตพฺพธมฺมภูต ํ  

นั �น   แปลว่าอย่างไร   ท่านเข้าใจข้อความนี�ว่าอย่างไร             (45,  46,  54,  58) 

อฏัฐสาลินีมลูฎีกาจารย ์  อธิบายว่าอย่างไร                                 (หนา 35,  37) 

ตอบ  แปลวา   ตามธรรมดาไตรลักษณนั้น  มีสภาพเปนบัญญัติ   
หาใชเรียกวาเปนกามธรรม  มหัคคตธรรม  โลกุตตรธรรม  แตประการใดไม  

 ขาพเจาเขาใจขอความนีว้า  เปนไตรลักษณท่ีผูปฏิบัต ิ บริกรรมพิจารณาเอาเองโดยเฉพาะ  
ซึ่งไมมีการกําหนดรูรูปนามท่ีปรากฏอยูเฉพาะหนา  เปนไตรลักษณท่ีไมมสีภาวปรมัตถ   
จัดเปนบัญญัติ (อวิชชมานบัญญัติ)  และก็เปนอารมณของวิปสสนาไมได 

 สําหรับอัฏฐสาลินีมูลฎีกาจารย  อธิบายวา................   

คําวา  ลกฺขณํ  นาม  เปนตน  ท่ีพระอรรถกถาจารยกลาวไว  คือไตรลักษณท่ีพระโยคีพิจารณา 
เอาโดยเฉพาะ   ซึ่งไมเก่ียวกับการกําหนดรูรูปนามท่ีเกิดอยูเฉพาะหนาวา  เปนอนิจจัง  ทุกขัง 

อนัตตานั้น  มีสภาพเปนบัญญัติ  ไมมีสภาวปรมัตถปรากฏ    
เหตุท่ีพิจารณาไตรลักษณเอาโดยเฉพาะ  ไมมีสภาวปรมัตถปรากฏนั่นแหละ  จงึกลาว 

ไมไดเลยวา  เปนกามธรรมเปนตน  แตอยางใด   
 

๙๖.  คาํว่า   ลกขฺณํ  นาม  เป็นต้น   แปลว่า  ธรรมดาไตรลกัษณ์นั�น  มีสภาพเป็นบญัญติั  

หาใช่เรียกว่าเป็นกามธรรม   มหคัคตธรรม  โลกตุตรธรรม  แต่ประการใดไม่  ดงันี�    

  ไตรลกัษณ์ที�กล่าวถึงนี�   เป็นไตรลกัษณ์แท้หรือเทียม    (48,  53,  60)   

ที�ตอบเช่นนั�นอาศยัอะไรเป็นหลกั        (หนา 35,  37) 

ตอบ ไตรลักษณท่ีกลาวถึงนี้  เปนไตรลักษณเทียม  คือ  เปนไตรลักษณท่ีผูปฏิบตัิ    

บริกรรมพิจารณาเอาเองโดยเฉพาะ  ซึ่งไมมีการกําหนดรูรูปนามท่ีปรากฏอยูเฉพาะหนา   
เปนไตรลักษณท่ีไมมสีภาวปรมัตถ   จัดเปน  อวิชชมานบัญญัติ   เปนอารมณของวิปสสนาไมได   

ท่ีตอบเชนนี้  อาศัยคําอธิบายของทานมูลฎีกาจารยเปนหลัก   ซึ่งทานอธิบายวา   

คําวา  ลกฺขณํ  นาม  เปนตน  ท่ีพระอรรถกถาจารยกลาวไว  คือไตรลักษณท่ีพระโยคีพิจารณา 
เอาโดยเฉพาะ   ซึ่งไมเก่ียวกับการกําหนดรูรูปนามท่ีเกิดอยูเฉพาะหนาวา  เปนอนิจจัง  ทุกขัง   
อนัตตานั้น   มีสภาพเปนบัญญัติ   ไมมีสภาวปรมัตถปรากฏ    

เหตุท่ีพิจารณาไตรลักษณเอาโดยเฉพาะ  ไมมีสภาวปรมัตถปรากฏนั่นแหละ  จึงกลาว 
ไมไดเลยวา  เปนกามธรรมเปนตน  แตอยางใด 
 

 
 

 

 

 



๕๑ 
 . 

    สันตานานุสัย อารัมมณานุสัย 
โสดา สก อนา อร อนุสัย ๗   ปยรูป  สาตรูป อปยรูป  อสาตรูป 

    ๑. กามราคานุสัย   
    ๒. ปฏิฆานุสัย    
    ๓. มานานุสัย   

    ๔. ทิฏฐานุสัย   

    ๕. วิจิกิจฉานุสัย   
    ๖. ภวราคานุสัย   
    ๗. อวิชชานุสัย   

 
..................................................................................................................................................................................................................................................................... 

 

๙๗.   การนอนเนื�องของอนุสยักิเลสนี�   มีอยู่กี�ประการ   คืออะไรบา้ง     

และอนุสยักิเลสเหล่านั�น   ประหาณได้ด้วยญาณอะไร    

ให้แสดงโดยสงัเขป               (43,  44,  51,  55,  58)……….หนา 46)   

ตอบ   การนอนเนื่องของอนุสัยกิเลสนี้   มีอยู  ๒  ประการ   คือ 

๑. กิเลสท่ีนอนเนื่องอยูในการเกิดข้ึนสืบตอแหงรูปนาม  ช่ือวา  สันตานานุสยักิเลส 
๒. กิเลสท่ีนอนเนื่องอยูในอารมณท่ีเปนปยรูป  สาตรูป   อปยรูป  อสาตรูป   

             ช่ือวา  อารัมมณานุสัยกิเลส 

ในอนุสัยกิเลส  ๒  ประการเหลานี้       
มรรคญาณท้ัง  ๔   ทําการประหาณสันตานานสุัยกิเลส 

วิปสสนาญาณท่ีมีรูปนามเปนอารมณ   ทําการประหาณอารัมมณานุสัยกิเลส   
ฉะนั้น  อนุสัยกิเลสท่ีอนิจจานุปสสนาเปนตนไดประหาณไปนั้น  เปนอารัมมณานุสัยกิเลส  

สวนสันตานานุสัยกิเลสนัน้  เมื่อยังเปนปุถุชนอยูตราบใด   สันตานานุสยักิเลสก็ยังคง 

มีอยูเต็มท่ีเปนปกติ  โดยอาการท่ียังมิไดถูกประหาณลงเลยแมแตเล็กนอย  อยูตราบนั้น   
สําหรับอารัมมณานสุัยกิเลสนั้น  เมื่อวิปสสนาญาณของพระโยคีไดเขาถึงข้ันภังคญาณ   

อารัมมณานุสัยกิเลสก็ถูกประหาณลงทันที   ตั้งแตญาณนี้เรื่อย ๆ  ไป 
 

 

 

 

 

 

 



๕๒ 

๙๘. ติเหตกุปถุชุน  ที�เจริญวิปัสสนามาโดยถกูต้องแล้ว    

จะเกิดวิปัสสนูปกิเลสทกุคนหรือไม่   เพราะเหตไุร     (49,  56,  59) 

จงอธิบายพอให้ได้เนื�อความ                                                   (หนา 120,  126 ?)  

ตอบ ติเหตุกปุถุชน  ท่ีเจริญวปิสสนาโดยถูกตองแลว  จะตองเกิดวิปสสนูปกิเลสทุกคน 
เพราะวา  เมื่อไดปฏิบัตมิาตามลําดับจนบรรลุถึงตรุณอุทยัพพยญาณ    ตรุณอุทยัพพยญาณ 

ก็จะบริสุทธิ์ย่ิงข้ึน  กําลังสมาธิก็ดีข้ึนมากดวย  ทําใหจิตใจผองใส  เปนเหตุใหเกิดวิปสสนูปกิเลส 
เมื่อจติใจผองใส  กําลังสมาธิดีข้ึน  พระโยคีก็ไมมีความฟุงซาน  กําหนดรูวาธรรมท้ังหลาย 

มีโอภาสเปนตนมิใชมรรค  แตวิปสสนาญาณท่ีพนจากวิปสสนปูกิเลสดําเนินไปตามวิถี  เปนมรรค   

ปญญาท่ีรูวามรรคและมิใชมรรคเกิดข้ึน   เปนอันวาพระโยคีนั้นบรรลุถึงมคัคามัคคญาณทัสสน- 
วิสุทธิ    และวิสุทธิขอนี้จะเกิดไดนั้น  ก็ตองมีวิปสสนูปกิเลสเกิดข้ึนกอน 
 

๙๙.   วิปัสสนูปกิเลส   มีเท่าไร   อะไรบา้ง            ( 61 )   

และวิปัสสนูปกิเลสนี�  จะเกิดตรงญาณไหน   และสงเคราะหเ์ข้าในวิสทุธิอะไร     

และเมื�อเกิดแล้วควรพิจารณาอย่างไร            (38)...............หนา 129) 

ตอบ  วิปสสนูปกิเลส  มี  ๑๐   คือ  ๑. โอภาส     ๒. ญาณ     ๓. ปติ     ๔. ปสสัทธิ       
๕. สุข     ๖. อธิโมกข     ๗. ปคคหะ     ๘. อุปฏฐาน     ๙. อุเบกขา     ๑๐. นิกันติ 
 

…………..……..(วิปสสนูปกิเลส  ๑๐ น้ี  เฉลยตามหนา ๑๒๐ - ๑๒๕.................. ดูหนา ๖  ประกอบดวย) 
 

และวิปสสนูปกิเลสนี้จะเกิดตรง   ตรุณอุทยัพพยญาณ 
และสงเคราะหเขาใน   มัคคามัคคญาณวิสุทธ ิ
 

เมื่อวิปสสนูปกิเลสเกิดข้ึนแลว  ควรพิจารณาวา .................. 

โอภาส  เปนตนเกิดข้ึนแลวแกเรา  แตสภาวะของโอภาสนี้ไมเท่ียง  มีปจจัยปรุงแตง   

อาศัยปจจัยจึงเกิดข้ึน  มีความสิ้นไปเปนธรรมดา  มีความเสื่อมไปเปนธรรมดา  มีความดับ 
ไปเปนธรรมดา 

ถาโอภาสเปนตนนี้   เปนอัตตาแลว  การยึดถือโอภาสวาเปนอัตตาก็สมควร   แต 

โอภาสนี้มิใชอัตตา  เปนอนัตตา  เพราะวาไมเปนไปในอํานาจ   เปนอนิจจัง  เพราะวามีแลว 
หามีไม   เปนทุกขัง  เพราะวามีการเบียดเบียน 

    ครั้นเมื่อพระโยคาวจรใครครวญดังกลาวมาแลว   ก็จะเห็นเนื่อง ๆ   ในโอภาสวา  

“ โอภาสนี้ไมใชของเรา  เรามิใชโอภาส  โอภาสนี้มิใชอัตตาของเรา ”  แมในอุปกิเลสท่ีเหลือ 
ก็พิจารณาในทํานองเดียวกัน 

       

 

 

 



๕๓ 

๑๐๐.   วิปัสสนูปกิเลส   เกิดขึ�นแก่ผูป้ฏิบติัที�ได้บรรลถึุงตรณุอทุยพัพยญาณ    

เหมือนกนัทกุคนหรือไม่   เพราะเหตไุร                (35)……….หนา 126,  127)   

ตอบ วิปสสนูปกิเลส  เกิดข้ึนแกผูปฏิบัติท่ีไดบรรลุถึงตรุณอุทยัพพยญาณ   เหมือนกันทุกคน 
เพราะวา   วิปสสนูปกิเลสเหลานั้น  เกิดข้ึนโดยอํานาจสมาธิ  คือ  โยคีบุคคลปฏิบัติมาถึงข้ันนี้แลว 

กําลังสมาธิจะดีข้ึนมาก   ทําใหจิตใจผองใส  เปนเหตุใหไดพบสิ่งท่ีแปลกประหลาดมหัศจรรย  ท่ีตน
ไมเคยพบเห็นมากอน  เชน  โอภาสเปนตนเกิดข้ึนแลว  โยคีก็ยึดถือเอาไว  และคิดวา  ในกาลกอน   
สภาวธรรมเชนนี้ไมเคยปรากฏเกิดแกขาพเจาเลย  เมื่อเปนดังนี้   ขาพดจาตองเปนผูบรรลุมรรค

แนนอน   แลวก็ยึดถือสิ่งท่ีมิใชมรรคผลวาเปนมรรคผล  อันเปนผลทําใหวิปสสนาวิถีกาวออกนอก
ทางท่ีถูกตอง   เพราะเหตุวาโยคาวจรนั้นละท้ิงอารมณกรรมฐานเสีย  แลวมาช่ืนชมยินดีใน
วิปสสนูปกิเลส   
 
                                                                                       

๑๐๑.   เมื�อพระโยคาวจรพิจารณาภงัคานุปัสสนาญาณ    

จะมีอานิสงสเ์ท่าไร   คืออะไรบา้ง                  (39)...............หนา 136) 

ตอบ เมื่อพระโยคาวจรเห็นอยูเนื่อง ๆ  วา  สังขารท้ังหลายท้ังปวง  แตกดับไป ๆ  อยูอยางนั้น   

ภังคานุปสสนาญาณ  ก็จะมีกําลังแกกลาพรอมดวยอานิสงส  ๘  ประการ  คือ 
๑.  ละภวทิฏฐิ      ๒.  สละความรักใครในชีวิต 
๓.  มีความเพียรมั่นคงในการปฏิบัติ   ๔.  มีอาชีพอันบริสุทธิ์  

๕.  ละความทะเยอทะยาน     ๖.  ปราศจากความกลัว 
๗.  ประกอบดวยขันติและโสรัจจะ       ๘. อดกล้ันตอสิ่งท่ีไมพอใจและในความกําหนัดยินดี 

 

๑๐๒. พระอริยบคุคล  ๗  จาํพวกนั�น   คืออะไรบา้ง     

แต่ละอย่างเป็นมรรคเป็นผลประเภทไหน            (39)...............หนา 182) 

ตอบ พระอริยบุคคล  ๗  จําพวกนั้น  คือ 

๑.  สัทธานุสารี    (โสดาปตตมิรรค) 
๒.  สัทธาวิมุต      (โสดาปตติผล     -  อรหัตตผล)    
๓.  กายสักขี        (โสดาปตตมิรรค  -  อรหัตตผล)    

๔.  อุภโตภาควิมุต     (พระอรหันต)  
๕.  ธัมมานุสารี     (โสดาปตตมิรรค) 
๖.  ทิฏฐิปตตะ      (โสดาปตติผล  -  อรหัตตมรรค)    

๗.  ปญญาวิมุต     (พระอรหันต)   
 

 

 

 

 



๕๔ 
. 

โสดาปตต-ิ สกทาคาม-ิ อนาคาม-ิ อรหัตต- 
มัค     ผล  ผล มัค     ผล  ผล มัค     ผล  ผล มัค     ผล  ผล 

    

                    ๒. สัทธาวิมุต ิ  

๑. สัทธานุสาร ี    

    

โสดาปตต-ิ สกทาคาม-ิ อนาคาม-ิ อรหัตต- 
มัค     ผล  ผล มัค     ผล  ผล มัค     ผล  ผล มัค     ผล  ผล 

    

                      ๓. กายสักขี  

         ๔. อุภโตภาควิมุต 

    

โสดาปตต-ิ สกทาคาม-ิ อนาคาม-ิ อรหัตต- 

มัค     ผล  ผล มัค     ผล  ผล มัค     ผล  ผล มัค     ผล  ผล 
    

                     ๖. ทิฏฐิปตตะ  

๕. ธัมมานุสาร ี   ๗. ปญญาวิมุต 

    
 

 

๑๐๓.   สงัขารเุปกขาญาณ  ที�ตั �งมั �นอยู่ด้วยอาํนาจอนุปัสสนาทั �ง  ๓  ย่อมถึงความเป็น 

วิโมกขมขุ  ๓  อย่าง   เป็นปัจจยัแก่การจาํแนกพระอริยบคุคล  ๗  จาํพวก   

พระอริยบคุคล  ๗  จาํพวกนั�นได้แก่ใครบา้ง   จงแสดงมา   พร้อมทั �งบอกด้วยว่า 

ท่านเหล่านั�นหมายเอาในขณะไหนของมรรคผล                    (41)...............หนา 182) 

ตอบ ๑.  สัทธานุสารี   หมายเอาในขณะแหง  โสดาปตติมรรค 
๒.  สัทธาวิมุต  หมายเอาในขณะแหง  โสดาปตติผล   ถึง  อรหัตตผล  รวม ๗ ฐานะ 
๓.  กายสักขี    หมายเอาในขณะแหง  โสดาปตติมรรคถึง  อรหัตตผล  รวม ๘ ฐานะ 

๔.  อุภโตภาควิมุต หมายเอาในขณะแหง  อรหัตตผล  
๕.  ธัมมานุสารี หมายเอาในขณะแหง  โสดาปตติมรรค 
๖.  ทิฏฐิปตตะ  หมายเอาในขณะแหง  โสดาปตติผล  ถึง อรหัตตมรรค  รวม ๖ ฐานะ 

๗.  ปญญาวิมุต หมายเอาในขณะแหง  อรหัตตผล   
 

 



๕๕ 

๑๐๔.   วิปัสสนาญาณ  ๓  ที�เหมือนกนั   คืออะไรบา้ง    

  และมีบาลีคาํแปลว่าอย่างไร            (39)...............หนา 194) 

ตอบ วิปสสนาญาณ  ๓  ท่ีเหมือนกัน  คือ  มุญจิตุกัมยตาญาณ ๑   ปฏิสังขาญาณ ๑   
สังขารุเปกขาญาณ ๑   ท้ัง  ๓  อยางนี้  มีใจความอยางเดียวกัน  ตางกันโดยพยัญชนะเทานั้น 

๑. ปุพฺพภาเค  นิพฺพิทาญาเณน  นิพฺพิณฺณสฺส  อุปฺปาทีนิ  ปริจฺจชิตุกามตา  มุฺจิตุกมฺยตา 
ในตอนตน  ความอยากจะสละอาการ  ๑๕  อยาง  มีอุปปาทะเปนตน  มีละความผูกพัน  ละความ
พอใจ  ละความกําหนัดในรูปนามนั้นดวยนิพพิทาญาณ   จัดเปน  มุญจิตุกัมยตาญาณ 

๒.  มุฺจนสฺส  อุปายกรณตฺถํ  มชฺเฌ  ปฏิสงฺขานํ  ปฏิสงฺขา 
ในตอนกลาง  การพิจารณาเพ่ือหาอุบายปลอยวางบอย ๆ   จัดเปน  ปฏิสงัขาญาณ 

๓.  มุฺจิตฺวา  อวสาเน  อชฺฌุเปกฺขานํ  สนฺติฏฐนา 

ในตอนอวสาน  สละความอาลัยแลววางเฉยในรูปนาม  จัดเปน  สังขารุเปกขาญาณ 
สรุปความสั้น ๆ  ดังนี้   อยากหลุดพนดวยพิจารณาบอย ๆ  ดวยวางเฉย   จัดเปน   

สังขารุเปกขาญาณ 
 

๑๐๕. วฏุฐานคามินีวิปัสสนา   หมายความว่าอย่างไร                               (52,  56) 

และวิปัสสนาญาณอะไร   ที�จดัเป็นวฏุฐานคามินีวิปัสสนา                   (หนา 195) 

ถ้าญาณนี�เกิดขึ�นแล้ว   จะได้สาํเรจ็มรรคผลหรือไม่   เพราะเหตไุร    

 ตอบ วุฏฐานคามินีวิปสสนา  หมายความวา  วิปสสนาท่ีถึงการออกไป  คือ มีการสืบตอกันกับ- 
มรรค   และวิปสสนาญาณท่ีจัดเปนวุฏฐานคามินีวิปสสนา  ไดแก  สังขารุเปกขาญาณตอนปลาย   
และอนุโลมญาณ 

 ถาญาณนี้เกิดข้ึนแลว  จะไดสําเร็จมรรคผลแนนอน  เพราะวุฏฐานคามินีวปิสสนานี้    
สืบตอกันกับมรรค   และมรรคก็ช่ือวา  วุฏฐานะ  ท่ีแปลวา  เพราะออกจากวัตถุท่ียึดอันเปนนิมิต 
   

๑๐๖. อนุโลมญาณ   ว่าโดยกิจมีกี�อย่าง   คืออะไรบา้ง         (35)……….หนา 213)   

ตอบ อนุโลมญาณ   วาโดยกิจมี  ๒  อยาง   คือ  
๑.  ลักขณัตตยสัมมสนกิจ    อนุโลมญาณมีหนาท่ีพิจารณาลักษณะท้ัง  ๓  คือ   

ลักษณะไมเท่ียง  เปนทุกข  และเปนอนัตตา 
๒.  สัมโมสาทิปฏิปกขวิธมนกิจ    อนุโลมญาณมีหนาท่ีกําจัดปฏิปกษ  คือ ขาศึกท้ังหลาย   

มีโลภะ  โทสะ  โมหะเปนตน    กิเลสตมวิโนทนกิจ   มีหนาท่ีกําจัดความมืด  คือกิเลสนั้นเอง    

เพราะโพธิปกขิยธรรม  ๓๗  ประการ  มาประชุมพรอมกันเพ่ือทํางานละกิเลส  ใหเปนสมจุเฉท 
ปหาน 
 

 

 

 



๕๖ 

๑๐๗.  มคัคญาณทั �ง  ๔  มีโสดาปัตติมรรคเป็นต้น   แต่ละมรรคประหาณสงัโยชน์ 

ได้เท่าไร   คืออะไรบา้ง           (57)……….หนา 246) 

ตอบ โสดาปตติมรรค  ประหาณสังโยชนได  ๕  อยาง  คือ  
๑. สักกายทิฏฐิ  ๒. วิจิกิจฉา   ๓. สีลัพพตปรามาส 

๔. อปายคมนิยกามราคะ   ๕. อปายคมนิยปฏิฆะ 
สกทาคามิมรรค  ประหาณสังโยชนได  ๒  อยาง  คือ   

กามราคะและปฏฆิะ   ท่ีไมเปนอปายคมนิยะ  ชนิดท่ีเปนโอฬาริกะคืออยางหยาบ 

อนาคามิมรรค  ประหาณสังโยชนได  ๒  อยาง  คือ  
กามราคะและปฏฆิะ   ท่ีไมเปนอปายคมนิยะ  ชนิดท่ีเปนสุขุมะคืออยางประณีต  
(รวมมรรคเบื้องต่ํา ๓  ประหาณสังโยชนท่ีเปนโอรัมภาคิยะได  ๕  ประการ  คือ  

๑. สักกายทิฏฐิ    ๒. วิจิกิจฉา    ๓. สีลัพพตปรามาส    ๔. กามราคะ    ๕. ปฏิฆะ) 
อรหัตตมรรค  ประหาณสังโยชนท่ีเปนอุทธัมภาคิยะได  ๕  ประการ  คือ 

๑. รูปราคะ     ๒. อรูปราคะ     ๓. มานะ     ๔. อุทธัจจะ     ๕. อวิชชา 

 

๑๐๘. มคัคญาณทั �ง  ๔  นั �น   มรรคไหนประหาณกิเลส  ๑๐  เป็นสมจุเฉทประหาณ 

ได้เท่าไร   คืออะไรบา้ง                                        (45)……….หนา 246)    

ตอบ โสดาปตติมัคคญาณ  ประหาณกิเลสเปนสมจุเฉทประหาณ   ได  ๒  อยาง 
      คือ  ทิฏฐิกิเลส  และวิจิกิจฉากิเลส   

สกทาคามิมัคคญาณ     ประหาณกิเลสเปนสมจุเฉทประหาณไมไดเลย  แตสามารถ 
      ทําใหกิเลสท้ังหลายเบาบางลงได  ซึ่งเรียกวา  ตนุกรปหาน 
อนาคามิมัคคญาณ    ประหาณกิเลสเปนสมจุเฉทประหาณ  ได  ๑  อยาง  คือ โทสกิเลส   

อรหัตตมัคคญาณ    ประหาณกิเลสเปนสมจุเฉทประหาณ  ได  ๗  อยาง     
      คือ  โลภกิเลส   โมหกิเลส   มานกิเลส   ถีนกิเลส   

อุทธัจจกิเลส   อหิริกกิเลส   และอโนตตัปปกิเลส 
 

๑๐๙. โสฬสญาณ   แปลว่าอะไร   คือญาณอะไรบา้ง      (52,  56) 

ตอบ โสฬสญาณ  แปลวา  ญาณ  ๑๖   คือ                                (หนา 246) 

๑.  นามรูปปริจเฉทญาณ ๒.  ปจจยปริคคหญาณ ๓.  สัมมสนญาณ  
๔.  อุทยัพพยญาณ  ๕.  ภังคญาณ   ๖.  ภยญาณ  

๗.  อาทีนวญาณ   ๘.  นิพพิทาญาณ  ๙.  มุญจิตุกัมยตาญาณ 
   ๑๐. ปฏิสังขาญาณ  ๑๑. สังขารุเปกขาญาณ ๑๒. อนุโลมญาณ 
  ๑๓. โคตรภูญาณ  ๑๔. มัคคญาณ  ๑๕. ผลญาณ   

   ๑๖. ปจจเวกขณญาณ 
 



๕๗ 

๑๑๐.  วิโมกขมขุ  ๓   มีสญุญตานุปัสสนาเป็นต้นนั�น    หมายความว่า   

ขณะที�วฏุฐานคามินีวิปัสสนากาํลงัดาํเนินไปนั�น   รปูนามมีอาการอย่างไร    

จงชี�แจงให้ชดัเจน                                           (43)……….หนา 249) 

ตอบ สุญญตานุปสสนา  หมายความวา  ขณะท่ีวุฏฐานคามินีวิปสสนากําลังดําเนินไปนั้น   
รูปนาม  มีอาการสุขุมละเอียดเปนอยางย่ิง  แลวก็คอยๆ  นอยลงๆ  เหมือนเสนดายท่ีเล็กท่ีสุด 
แลวขาดหายไป  ดับไป    

ลักษณะอาการอยางนี้  ช่ือวา  สุญญตวิโมกขมุข  คือ  หลุดพนดวยอนัตตา  หรือเขาสูมรรค 
ดวยอนัตตา 
 อนิมิตตานุปสสนา  หมายความวา  ขณะท่ีวุฏฐานคามินีวิปสสนากําลังดําเนินไปนั้น   

รูปนาม  มีอาการสุขุมละเอียดอยางย่ิง  แลวคอย ๆ  นอยลง ๆ  ในท่ีสุดก็ดับไปเลย   
ลักษณะอาการอยางนี้  ช่ือวา  อนิมิตตวิโมกขมุข   คือ  หลุดพนดวยอนิจจัง  หรือเขาสูมรรค    
ดวยอนิจจัง 

 อัปปณิหิตานุปสสนา  หมายความวา  ขณะท่ีวุฏฐานคามินีวิปสสนากําลังดําเนินไปนั้น   
รูปนาม  มีอาการสุขุมละเอียดอยางย่ิง  แลวลดลง  นอยลง  ในท่ีสุดก็ดับไป   
ลักษณะอาการอยางนี ้ ช่ือวา  อัปปณิหิตวิโมกขมขุ  คือ  หลุดพนดวยทุกขัง  หรือเขาสูมรรค   

ดวยทุกขัง 
 

๑๑๑.  ให้อธิบายเชิงวิเคราะห ์  เรื�องที�เกี�ยวกบัวิปัสสนา   พอให้ได้เนื�อหาสาระ   

(เขียนไมนอยกวา ๕ บรรทัด)              (45)……….หนา…………………..…) 

ตอบ วิปสสนา  แปลวา  ปญญาท่ีเห็นแจงเปนพิเศษ   

หมายความวา  ผูท่ีสนใจในการปฏิบัติวิปสสนา  ตองมีความเขาใจในเรื่องการปฏิบัต ิ
วิปสสนาพอสมควร  กลาวคือ ผูปฏิบัติตองมีสติระลึกอยูในอารมณของวิปสสนา  ซึ่งไดแกขันธ ๕  
อายตนะ ๑๒  เปนตน  ตองมีสัมปชัญญะคอยรูตัวอยูทุก ๆ  อิริยาบถนอยและอิริยาบทใหญ   

และตองมีความขยันหมัน่เพียรในการปฏิบัติ  เปนไปติดตอกัน  ท้ังกลางวันและกลางคืน   
สวน  อารมณ  คือขันธ ๕  อายตนะ ๑๒  เปนตนนั้น  ตองพิจารณาใหเห็นอยางแจมแจง 

ชัดเจน  ในขณะท่ีอารมณเหลานี้มาปรากฏทางตา  หู  จมูก  ล้ิน  กาย  และทางใจ    ก็กําหนด

พิจารณาจนใหเห็นชัดวา  เปนแตเพียงนามธรรม  รูปธรรมเทานั้น  ไมใชเห็นเปนคน  เปนสัตว  
เปนวัตถสุิ่งของ  เรื่องราวตาง ๆ  อันเปนบัญญัติ   แลวก็พิจารณาตอไปถึงความเกิดข้ึน  ตั้งอยู 
และดับไปของนามรูปเหลานี้  จนเห็นเปนอนิจจลักษณะ  ทุกขลักษณะ  หรืออนัตตลักษณะ   

การพิจารณาเห็นเชนนี้แหละ  เรียกวา  ปญญาท่ีเห็นแจงเปนพิเศษ  จัดเปนวิปสสนา 
ญาณตาง ๆ  มีนามรูปปริจเฉทญาณเปนตน  ก็จะเกิดข้ึนดําเนินไปตามวถิีของวิปสสนา   
ผลสุดทายก็จะไดบรรลุมรรค  ผล  นิพพาน 
 

 



๕๘ 

๑๑๒.  วิปัสสนาญาณ  ๑๐  นั �น   มีอะไรเป็นอารมณ์   

และอารมณ์เหล่านี�   เป็นปรมตัถห์รือเป็นบญัญติั    

นักศึกษาชั �นมชัฌิมอาภิธรรมิกะโท   ที�ศึกษาวิปัสสนากรรมฐานมาแล้ว   

จงวิจารณ์อารมณ์เหล่านี�   ให้สมเหตสุมผลตามที�เข้าใจ   

(ใหตอบอยางนอย ๕ บรรทัดข้ึนไป)          (44)……….หนา……………………..…) 

ตอบ วิปสสนาญาณ  ๑๐ นั้น   
ม ี อนิจจลักษณะ   ทุกขลักษณะ   อนัตตลักษณะ   อยางใดอยางหนึ่งเปนอารมณ   

ขอวิจารณดวยเหตุผลวา   ลักษณะ ๓ หรือไตรลักษณเหลานี้  เปนปรมัตถหรือเปนบัญญัติ   
ก็ไดท้ัง  ๒  อยาง  

ท่ีวาเปนปรมัตถนัน้  เพราะวาสังขารธรรม  รูปนามขันธ ๕  ท่ีเปนปรมัตถนั้นแหละ 

เปนเครื่องหมายหรือเปนอาการท่ีปรากฏใหรูได   ทานจึงเรียกวาเปนปรมัตถ   เหมือนกันกับ 
การเรียกอนิปผันนรูป  วาเปนรูป   ถานิปผันนรูปไมมีแลว  อนิปผันนรูปก็ไมมี   
อนิปผันนรูป  เปนลักษณะเครื่องหมายหรือเปนอาการของนิปผันนรูป   ฉะนั้น  จึงเรียก 

อนิปผันนรูป  วาเปนรูปปรมัตถได   
 ท่ีวาเปนบัญญัติ  หมายถึง  เปนวิชชมานบัญญัติ  คือเปนบัญญัติท่ีมีสภาวปรมัตถ 
ปรากฏอยู   หรือเปนอาการบัญญัติ  เพราะเปนอาการท่ีดับไปสิ้นไปของรูปนามขันธ ๕ นั้นเอง   

หาใชเปนตัวปรมัตถคือรูปนามขันธ ๕  ท่ีเปนอนิจจธรรม (ธรรมท่ีไมเท่ียง)   ทุกขธรรม (ธรรม 
ท่ีเปนทุกข)   อนัตตธรรม (ธรรมท่ีเปนอนัตตา)  แตประการใดไม   เปนเพียงเครื่องหมาย 
หรือเปนอาการของปรมัตถ   เทานั้น 
 

 

 

  

 

........................................................................................................................................................................................................................... 

ขอสอบเกา  คือ  ขุมทรัพยแหงปญญา 

........................................................................................................................................................................................................................... 

 
 

  
  

 

 

 



๕๙ 

เพิ�มเติม   ข้อสอบใหม่ 
(2562 - 2566) 

.................................................................................................................................................................................................(2. วันหลัง) 
 

๑.  ก.  ปริจเฉทที�  ๙  มีชื�อว่าอะไร ?   หมายความว่าอย่างไร ?   มีกี�ประเภท ?  

จงแสดงวจนัตถะพร้อมคาํแปล            (62).............หนา 15) 

ตอบ ก.  ปริจเฉทท่ี ๙  ชื่อวา  กรรมฐานสังคหะ   
หมายความวา  เปนปริจเฉทท่ีแสดงการรวบรวมกรรมฐานตางๆ 
กรรมฐานมี  ๒  ประเภท  คือ  สมถกรรมฐาน  และวปิสสนากรรมฐาน   
ดังมีวจนัตถะวา  กมฺมฏฐานานํ  สงฺคโห  =  กมฺมฏฐานสงฺคโห   
แปลวา  ปริจเฉทท่ีแสดงการรวบรวมกรรมฐานท้ังหมด  ชื่อวา  กรรมฐานสังคหะ 

  

๑.  ข.  คาํว่า  “วิปัสสนา”   มีความหมายกี�นัย ?   คืออะไรบ้าง   จงแสดงรายละเอียด ?   

ตอบ คําวา  “วิปสสนา”  มีความหมาย  ๒  นัย  คือ                    (66).............หนา ) 
๑. ธรรมชาติใดยอมเห็นแจงในอารมณตางๆ  มีรูปารมณเปนตน  โดยความเปนนามรูป 

ท่ีพิเศษนอกออกไปจากบัญญัติ  โดยการละท้ิงสัททบัญญัติ  อัตถบัญญัติเสียส้ิน  และยอมเห็นแจง 
ในอารมณตางๆ  มีรูปารมณเปนตน  โดยอาการเปนอนิจจะ  ทุกขะ  อนัตตะ  อสุภะ  ท่ีพิเศษ 
นอกออกไปจากนิจจสัญญาวิปลลาส  สุขสัญญาวิปลลาส  อัตตสัญญาวิปลลาส  สุภสัญญาวิปลลาส 
เสีย   ฉะน้ัน  ธรรมชาติน้ันชื่อวา  วิปสสนา  ไดแก  ปญญาเจตสิก  ท่ีในมหากศุล  มหากริยา   

 

๒.  ธรรมชาติใดยอมเห็นแจงในขันธ ๕  โดยประการตางๆ  มีอนิจจะ  ทุกขะ  อนัตตะ   
อสุภะ  ฉะน้ัน  ธรรมชาติน้ันชื่อวา  วิปสสนา  ไดแก  ปญญาเจตสิก  ท่ีในมหากศุล  มหากริยา 
 

๒.  ในบรรดาสมถกรรมฐานทั �งหมด   กรรมฐานที�จะทาํให้สาํเรจ็อภิญญานั�น 

มีจาํนวนเท่าไร ?   อะไรบ้าง ?    

จงบอกสาเหตทีุ�กรรมฐานเหล่านั�น   ให้สาํเรจ็อภิญญาได้ ?      (65).............หนา ) 

ตอบ   ในบรรดากรรมฐานท้ังหมด  การเจริญกสิณ ๑๐ เทาน้ัน  ท่ีจะทําใหไดอภิญญา  
ท้ังน้ีเน่ืองมาจากเหตุ ๒ ประการ  คือ  

๑.  สมาธิในรูปปญจมฌานท่ีเกิดจากการเจริญกสิณ ๑๐ น้ัน  มีกําลังแรงกลายิ่งกวา 
กรรมฐานอีก ๑๖ อยางท่ีเหลือ  

๒. ตามธรรมดาผูท่ีจะไดอภิญญาน้ัน  จะตองไดสมาบัติ ๙  คือ  รูปฌานและอรูปฌาน  
เวนแตผูท่ีมีบารมีเปนพิเศษเทาน้ัน   ฉะน้ัน รูปปญจมฌานลาภีบุคคล  กอนท่ีจะเจริญอรูปฌาน  
ตองทําการเพงปฏิภาคนิมิตท่ีไดมาจากกสิณ ๙ (เวนอากาสกสิณ)  โดยบริกรรมวา  อากาโส ๆ  
อรูปฌานขั้นท่ีหน่ึงจึงจะเกดิได   ถาไปเจริญกรรมฐานอ่ืนๆ แทน   อรูปฌานขั้นตนก็เกิดขึ้นไมได  
ดวยเหตุ ๒ ประการน้ีแหละ  การเจริญกสิณ ๑๐ เทาน้ัน  จึงจะใหสําเร็จอภิญญา 
 



๖๐ 

๔.  ก.  กรรมฐาน   ๓๐  ที�เข้าถึงอปัปนาฌานทั �ง  ๙   ได้แก่กรรมฐานอะไรบ้าง ?   

ให้ฌานอะไรเกิดขึ�นได้ ?    จงแสดงมาให้ถกูต้อง ?         

(66).............หนา 231)......................ดูขอ 59  ประกอบดวย)  

ตอบ กรรมฐาน  ท่ีทําใหรูปฌานเกิดขึ้นได  มีจํานวน  ๒๖  ดังน้ี  คือ   
กสิณ ๑๐  อานาปานัสสติ ๑   ยอมทําใหรูปฌานท้ัง ๕  เกิดขึ้นได 
อสุภะ ๑๐  กายคตาสติ ๑   ยอมทําใหปฐมฌาน   เกิดขึ้นได 
พรหมวิหาร ๓  มีเมตตาเปนตน   ยอมทําใหรูปฌานเบ้ืองตํ่า  เกิดขึ้นได 
อุเบกขาพรหมวิหาร ๑   ยอมทําใหรูปปญจมฌาน ๑  เกิดขึ้นได 

 

และ   อรูปฌาน  ๔  ยอมทําใหอรูปฌาน  ๔  เกดิขึ้นได 
 

๔.  ในการเจริญมทิุตากรรมฐานนั�น   จงตอบคาํถามต่อไปนี�        (65).............หนา 196) 

ก.  เมื�อจะทาํการแผ ่  ผูเ้จริญจะต้องแผไ่ปในบคุคลโดยลาํดบั   อย่างไร ?  

ข.  คาํที�สาํหรบัใช้แผ่นั �นมีกี�อย่าง ?   จงแสดงคาํแผ่นั�น ๆ  ที�เป็นภาษาบาลีพร้อมทั �งคาํแปล   
 

ตอบ ก.   เม่ือจะทําการแผ  ผูเจริญจะตองแผไปในบุคคล  โดยลําดับดังน้ี  
๑.  ตองแผแกตนเองกอน 
๒.  สุขิตบุคคล   ประเภทท่ีหน่ึงและท่ีสอง    ท่ีเปนอติปยบุคคล 
๓.  สุขิตบุคคล   ประเภทท่ีหน่ึงและท่ีสอง  ท่ีเปนปยบุคคล 
๔.  สุขิตบุคคล   ประเภทท่ีหน่ึงและท่ีสอง  ท่ีเปนมัชฌัตตบุคคล 
๕.  สุขิตบุคคล   ประเภทท่ีหน่ึงและท่ีสอง  ท่ีเปนเวรีบุคคล 

 

ข.  คําท่ีสําหรับใชแผน้ัน   มีอยางเดียวกันท้ังตนและคนอ่ืน  คือ  
แผแกตนใชคําวา  

อหํ  ยถาลทฺธสมฺปตฺติโต  มา  วิคจฺฉามิ   
ขอขาพเจาอยาไดสูญส้ินจากความสุข  ความเจริญ  ท่ีมีอยู 

แผไปในผูอ่ืน  ถาเปนคนเดียวใชคําวา  
ยถาลทฺธสมฺปตฺติโต  มา  วิคจฺฉตุ   
ขอทานอยาไดสูญส้ินจากความสุข  ความเจริญ  ท่ีมีอยู 

ถา ๒ คนขึ้นไปใชคําวา  
ยถาลทฺธสมฺปตฺติโต  มา  วิคจฺฉนฺตุ   
ขอทานท้ังหลายอยาไดสูญส้ินจากความสุข  ความเจริญ  ท่ีมีอยู 

 
 
 
 
 
 



๖๑ 

๓.  ค. กรรมฐาน   ที�ไม่ได้ปฏิภาคนิมิตโดยตรง   แต่ให้เข้าถึงอปัปนาฌานได้นั�น   

มีจาํนวนเท่าไร   คืออะไรบ้าง   (แสดงช่ือกรรมฐานดวย)         (63).............หนา 236)   

ตอบ กรรมฐานท่ีไมไดปฏิภาคนิมิตโดยตรง  แตใหเขาถงึอัปปนาฌานได  มี  ๘  กรรมฐาน  คือ 
  อัปปมัญญา ๔   ไดแก   เมตตา  กรุณา  มุทิตา  อุเบกขา   

อรูปกรรมฐาน ๔   ไดแก   กสิณุคฆาฏิมากาสบัญญัติ   อากาสานัญจายตนฌาน    
นัตถิภาวบัญญัติ   และอากิญจญัญายตนฌาน 

 

๗. กงัขาวิตรณวิสทุธิ  องคธ์รรมได้แก่   ปัญญาเจตสิก  ที�ในมหากศุลญาณสมัปยตุตจิต 

ที�มีปัจจยัของรปูนามเป็นอารมณ์    อยากทราบว่า   ปัจจยัของรปูนาม   คืออะไร 

ตอบ ปจจัยของรูปนาม  คือ                                               (62,  66).............หนา 17) 
๑.  ปจจัยใหเกิดรูปนาม (จิต  เจตสิก  และกัมมชรูป)  ในปฏิสนธิกาล   

ไดแก  อวิชชา  ตัณหา  อุปาทาน  กรรม 
๒.  ปจจัยใหเกิดนาม (จิต  เจตสิก)  ในปวัตติกาล   

ไดแก  วัตถุรูป ๖  มีจักขวุตัถุเปนตน  อันเปนวัตถุปุเรชาตนิสสยปจจัย   
และอารมณ ๖  มีรูปารมณเปนตน  อันเปนอารัมมณปจจัย 

๓.  ปจจัยใหเกิดรูป (จตุสมุฏฐานิกรูป)   ในปวตัติกาล   
ไดแก  กรรม  จิต  อุตุ  และอาหาร  (กพฬีการาหาร) 

๔.  ปจจัยใหเกิดนาม (วปิากจิต  เจตสิก)   ไดแก  กุศล  อกุศล 
๕.  ปจจัยใหเกิดนาม (อาวัชชนจิต  เจตสิก)  

ไดแก  ภวังคุปจเฉทะ  ท่ีเกิดขึ้นดวยอํานาจอนันตรปจจัย  เปนตน 
 

๗. ข.  วิปัสสนูปกิเลส   ไม่เกิดแก่บคุคลกี�จาํพวก   คือใครบ้าง   จงอธิบาย ?  

วิปัสสนูปกิเลสจะเกิดแก่คนประเภทใด   เกิดขึ�นตรงญาณไหน ?  

วิปัสสนาญาณที�สงเคราะหเ์ข้าในวิสทุธิได้นั�น    มีกี�ญาณ ?   คือญาณใดบ้าง ?  

(65).............หนา 21).....................ดูขอ 87) 

ตอบ วิปสสนูปกิเลส  จะไมเกดิแกบุคคล  ๓  จําพวก  คือ   
๑.  อริยบุคคล   ผูถึงปฏิเวธแลว 
๒.  โยคีผูปฏิบัติผดิแนวทางวิปสสนา 
๓.  โยคีผูเกียจครานทอดท้ิงกรรมฐาน 
 

ผูมีความเพียรแกกลาเทาน้ัน  วิปสสนูปกิเลสจึงเกิด  
วิปสสนูปกิเลสเกิดตรงตรุณอุทยัพพยญาณ  คือ  อุทยัพพยญาณอยางออน  
และวิปสสนาญาณท่ีสงเคราะหเขาใน  มัคคามรรคญาณทัสสนวิสุทธ ิ ไดน้ัน  
มี  ๒  คือ  สัมมสนญาณ  และตรุณอุทยัพพยญาณ  คือ  อุทยัพพยญาณอยางออน 

 
 



๖๒ 

๗.  ข.  อสปัปายะ  และ  สปัปายะ   มีกี�อย่าง ?   คืออะไรบ้าง ?   จงแสดงรายละเอียด ?   

ตอบ อสัปปายะ  และ  สัปปายะ  มี  ๗  อยางคือ                  (66).............หนา 55) 
๑. อาวาสอสัปปายะ และอาวาสสัปปายะ คือ  ท่ีอยูท่ีอาศัยท่ีหลับนอนอันไมสมควร  และสมควร   
๒. โคจรอสัปปายะ  และโคจรสัปปายะ  คือ  หมูบานหรือทองถิ่นท่ีไมควรและควรเขาไปบิณฑบาต 
๓. ภัสสอสัปปายะ และภัสสสัปปายะ   คือ  ถอยคําอันไมสมควร และสมควร 
๔. ปุคคลอสัปปายะ และปุคคลสัปปายะ คือ  บุคคลท่ีไมสมควร และสมควร 
๕. โภชนอสัปปายะ และโภชนสัปปายะ   คือ  อาหารท่ีไมควร และควรบริโภค 
๖. อุตุอสัปปายะ และอุตุสัปปายะ   คือ  อากาศท่ีไมสบาย และสบาย 
๗. อริยาปถอสัปปายะ  และอริยาปถสัปปายะ คือ  อิริยาบถไมสบาย และสบาย 
 

 
 

 
 

 
 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

...........................................................................................................................................................................................................................  
“ รุนพี่แบงปน   เติมฝนรุนนอง ” 

ปท่ี  ๙ 
 ........................................................................................................................................................................................................................... 

PC.  24 - 01 - 67 
 



  

ในวิโมกขเภทเหลานั้น 
 

อนัตตานุปสสนา (แปล) ................................................................. ละ  การยึดมั่นอัตตา  เสียได 

อนิจจานุปสสนา (แปล) ................................................................. ละ  นิมิตแหงวิปลลาสธรรม  เสียได 
ทุกขานุปสสนา (แปล) ................................................................. ละ  ตัณหาปณิธิ  เสียได   
   

   

 สุญญตานุปสสนา   (แปล) .................................................................   

จัดเปนวิโมกขมุข  ช่ือวา อนิมิตตานปุสสนา    (แปล) .................................................................  

 อัปปณิหิตานุปสสนา    (แปล) .................................................................  

    

    

เพราะเหตุนัน้  เปนอนัตตา  สุญญตวิโมกข    

ถาวุฏฐานคามินีวิปสสนา เห็นแจงโดยความ ไมเที่ยง    อริยมรรค  ช่ือวา อนิมิตตวิโมกข   

  เปนทุกข         อัปปณิหิตวิโมกข 

     

     

 สุญญตวิโมกข    อนัตตานุปสสนาญาณ 

ฉะนั้น  อริยมรรค  จึงมีช่ือวา อนิมิตตวิโมกข    ดวยสามารถแหงการดําเนินมาของ   อนิจจานุปสสนาญาณ 
 อัปปณิหิตวิโมกข   ทุกขานุปสสนาญาณ        

 

PC. 16 - 01 - 67 



 

ปญหา - เฉลย 

 

ขอสอบสัมภาษณ 
 

ชั้น  มัชฌิมอาภิธรรมิกะโท 

  

เลม  ๓ 

 
 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

ปรับปรุง   พิมพครั้งท่ี 7  

2566                                                             01 - 01 - 2567  
  



 

เก็บทุกรายละเอียด   ท่ีจําเปน 
เก็บทุกประเด็น  ท่ีสําคัญ 

 เก็บไวทุกความตองการ  เพ่ือคนพิเศษเชนคุณ  
  

 
เหมาะสําหรับนักศึกษาพระอภิธรรม 

ช้ัน  มัชฌิมอาภิธรรมิกะโท 
  

ใชเปนคูมือประกอบการเรียน 
ทบทวนเรื่องท่ีเรียนแลว 

เตรียมตัวสอบ 

 
 
 

พิมพครั้งท่ี  ๑ / ๒๕๖๑   จํานวน   ๑๒๐  เลม / ชุด 

พิมพครั้งท่ี  ๒ / ๒๕๖๒   จํานวน   ๑๕๐  เลม / ชุด 
พิมพครั้งท่ี  ๓ / ๒๕๖๓   จํานวน   ๑๕๐  เลม / ชุด 

พิมพครั้งท่ี  ๔ / ๒๕๖๔   จํานวน   ๑๕๐  เลม / ชุด 
พิมพครั้งท่ี  ๕ / ๒๕๖๕   จํานวน   ๑๕๐  เลม / ชุด 

พิมพครั้งท่ี  ๖ / ๒๕๖๖   จํานวน   ๑๕๐  เลม / ชุด 
พิมพครั้งท่ี  ๗ / ๒๕๖๗   จํานวน   ๑๕๐  เลม / ชุด 

 
 
 

 
 

 รวบรวมโดย 
  

พระมหาพิชิต  รตินฺธโร   ป.ธ. ๙ / ๒๕๕๖ 

อภิธรรมบัณฑิต  รุนที่ ๕๙ / ๒๕๖๕                           



๑ 

ปริจเฉทท่ี  ๘ 
ปฏิจจสมุปบาท 

 

.........................................................................................................................................................................................................สัมภาษณ 
  

๑. คาถาคาํปฏิญญาของพระอนุรทุธาจารย ์ มี  เยส ํ สงฺขตธมมฺานํ   เป็นต้นนั�น   

แปลว่าอย่างไร          (ออกสอบป  47,  49,  50,  54,  57,  59) ……….…หลักสูตรหนา 1) 

ตอบ แปลวา  ธรรมท้ังหลายเหลาใด  คือสังขตธรรม  อสังขตธรรมและบัญญัตธิรรม    
เปนปจจัยชวยอุปการะแกปจจยุปบันธรรมเหลาใด  คือสังขตธรรม 

โดยอาการตาง ๆ  มีเหตุสัตติ  อารัมมณสัตตเิปนตน    
บัดนี้  ในปจจยสังคหะนี้  ขาพเจาจะแสดงซึ่งประเภทตาง ๆ  กัน 
แหงอํานาจการอุปการะของปจจัยและปจจยุปบันเหลานั้น   ตามสมควร 

  

๒. วิฺญาณปจฺจยา   นามรูป    แปลว่าอย่างไร         (48)……….หนา 3) 

ตอบ วิ ฺาณปจฺจยา  นามรูป    แปลวา   

นามรูป  คือ  เจตสิกท่ีประกอบกับโลกียวิปากจิต  และกัมมชรูป  ปรากฏเกิดข้ึน   
เพราะอาศัยวิญญาณ  คือ  กุศล  อกุศล (กัมมวิญญาณ)  ท่ีในภพกอน ๆ  
และวิปากวิญญาณท่ีในภพนี้  เปนเหต ุ

 

๓.  ปฏิจจสมปุบาท   หมายความว่าอย่างไร      (44,  48,  50,  53) 

  ว่าโดยองค ์  มีเท่าไร   คืออะไรบา้ง           (44)……….หนา 4) 

ตอบ ปฏิจจสมุปบาท  หมายความวา  ธรรมท่ีทําใหผลธรรมเกิดข้ึนสม่ําเสมอพรอมกัน   
โดยอาศัยความพรอมเพรียงแหงปจจัย  ท่ีเก่ียวเนื่องกับเหตุนั้น ๆ    

วาโดยองคธรรม  มี  ๑๒  คือ    
๑. อวิชชา        ๒. สังขาร        ๓. วิญญาณ    ๔. นามรูป         ๕. สฬายตนะ   
๖. ผัสสะ     ๗. เวทนา       ๘. ตัณหา    ๙. อุปาทาน         ๑๐. ภวะ           

๑๑. ชาติ        ๑๒. ชรามรณะ 
 

 

 

.....................................................................................................................................................................................................................................................................  
 

หมายเหตุ  :  ขอสอบท่ีวงกลมไว   เปนขอสอบเกา  (๒๕๓๕ - ๒๕๔๕)    
    รวบรวมไวเปนสถติิขอสอบ   (เก็บไวอานทบทวนบทเรียน)     
.....................................................................................................................................................................................................................................................................  
  
 

 



๒ 

๔.     จงจาํแนกองคป์ฏิจจสมปุบาท  ๑๒   โดยวฏัฏะ  ๓   มาให้ถกูต้อง 

ตอบ  วัฏฏะ  ๓  อยาง  คือ                           (52)……….หนา 6)                              

๑.  กิเลสวัฏ      ไดแก    อวิชชา   ตัณหา   อุปาทาน 
๒.  กัมมวัฏ       ไดแก    กัมมภวะ   สังขาร 

๓.  วิปากวัฏ      ไดแก  อุปปตติภวะ   วิญญาณ   นามรูป   สฬายตนะ     
  ผัสสะ   เวทนา   ชาติ   ชรามรณะ 

 

๕. ธรรมที�เป็นปัจจยั   ที�แสดงในปฏิจจสมปุบาทและปัฏฐานนั�น   

ต่างกนัอย่างไร                                                (43)……….หนา 7) 

ตอบ ธรรมท่ีเปนปจจัยท่ีแสดงในปฏิจจสมุปบาทนั้น   เปนปรมัตถลวน ๆ  ไมมบีัญญัต ิ

เขาเจือปนดวยเลย  สวนธรรมท่ีเปนปจจัยท่ีแสดงในปฏฐานนั้น  มีท้ังปรมัตถและบัญญัต ิ 
ดวยเหตุนี้  พระอนุรุทธาจารย   จึงไดแสดงบัญญัติตาง ๆ  ไวในสุดทายแหงปริจเฉทนี ้

 

๖. คาํว่า   ปัจจยั  กบัคาํว่า  ปัจจยปุบนั                     (43,  44,  46,  48,  58,  60) 

หมายความว่าอย่างไร                                              (หนา 7) 

ตอบ   ปจจัย   หมายความวา   เปนเหตขุองผล  ท่ีเก่ียวเนื่องดวยเหตุนั้น ๆ 
 ปจจยุปบัน   หมายความวา   เปนผลท่ีเกิดข้ึน  โดยอาศัยธรรมท่ีเปนเหตุนั้น ๆ 
 สรุปความวา   ปจจัย   ไดแก   ธรรมท่ีเปนเหตุ   

ปจจยุปบัน  ไดแก   ธรรมท่ีเปนผล 
 

๗. ธรรมที�เป็นปัจจยัและปัจจยปุบนัได้ทั �ง  ๒   ได้แก่อะไร                        (46,  54,  57) 

และธรรมที�เป็นปัจจยัได้   แต่เป็นปัจจยปุบนัไม่ได้   ได้แก่อะไร            (หนา 8) 

ตอบ ธรรมท่ีเปนปจจัยและปจจยุปบันไดท้ัง  ๒    ไดแก  จิต ๘๙  เจตสิก ๕๒  รูป ๒๘   

และธรรมท่ีเปนปจจัยได  แตเปนปจจยุปบนัไมได   ไดแก  นิพพาน  บัญญัติ 
 

๘. คาํว่า   ปจจฺยา   ที�อยู่ในคาถาปฏิญญาแห่งปัจจยสงัคหะนั�น        (53,  55,  58,  60) 

แปลว่าอะไร   มีกี�อย่าง   คืออะไรบา้ง                                                 (หนา 8) 

ตอบ คําวา   ปจฺจยา    แปลวา   เปนปจจัยชวยอุปการะ  (อุปการกา)   
การชวยอุปการะ  มี  ๒  อยาง   คือ 

๑. ชวยอุปการะแกปจจยุปบันธรรมท่ียังไมเกิด  ใหเกิดข้ึน  อยางหนึ่ง 
๒. ชวยอุปการะแกปจจยุปบันธรรมท่ีเกิดข้ึนแลว  ใหตั้งมั่นและเจริญข้ึน  อยางหนึ่ง 

 

 

 

 

 

 



๓ 

๙.  ปฏิจจสมปุบาท   หมายความว่าอย่างไร       (47,  49,  59,  61) 

  ว่าโดยประเภทอย่างย่อ   มีเท่าไร   คืออะไรบา้ง                  (หนา 10) 

ตอบ ปฏิจจสมุปบาท  หมายความวา  ธรรมท่ีทําใหผลธรรมเกิดข้ึนสม่ําเสมอพรอมกัน  

โดยอาศัยความพรอมเพรียงแหงปจจัย  ท่ีเก่ียวเนื่องกับเหตุนั้น ๆ  
วาโดยประเภทอยางยอ  มี  ๑๘  คือ  
๑. อวิชชา   ๒. สังขาร   ๓. วิญญาณ   ๔. นามรูป  ๕. สฬายตนะ    ๖. ผัสสะ   

๗. เวทนา   ๘. ตัณหา   ๙. อุปาทาน   ๑๐. ภวะ   ๑๑. ชาติ    ๑๒. ชรา   
๑๓. มรณะ   ๑๔. โสกะ     ๑๕. ปริเทวะ  ๑๖. ทุกขะ    ๑๗. โทมนัสสะ  ๑๘. อุปายาสะ 

 

๑๐.  คาํว่า   ปฏิจจสมปุบาท   แปลว่ากระไร          (39)...............หนา 10)      

ตอบ คําวา  ปฏิจจสมุปบาท   แปลวา   
ธรรมท่ีเปนเหตุใหผลธรรมมีสังขารธรรมเปนตนเกิดข้ึน  สม่ําเสมอพรอมกัน    

อีกนัยหนึ่งแปลวา   

ผลธรรมมีสังขารธรรมเปนตน  ยอมเกิดข้ึนสม่ําเสมอพรอมเพรียงกัน 
เพราะอาศัยปจจัยตาง ๆ  มีอวิชชาเปนตน   

หรือจะแปลใหเขาใจงาย ๆ  วา   ธรรมท่ีอาศัยซึ่งกันและกันเกิดข้ึน  ก็ได     
  

๑๑.  ปฏิจจสมปุปาทธรรม   หมายความว่าอย่างไร         (45,  50,  53,  55,  56) 

    มีจาํนวนเท่าไร   คืออะไรบา้ง                (หนา 12) 

ตอบ ปฏิจจสมุปปาทธรรม  หมายความวา  ธรรมท่ีเปนเหตุ  มี  ๑๑  คือ 
๑. อวิชชา   ๒. สังขาร   ๓. วิญญาณ    ๔. นามรูป   ๕. สฬายตนะ    ๖. ผัสสะ    

๗. เวทนา   ๘. ตัณหา     ๙. อุปาทาน   ๑๐. ภวะ     ๑๑. ชาติ 
 

๑๒. ปฏิจจสมปุปันธรรม   หมายความว่าอย่างไร            (50,  53) 

มีจาํนวนเท่าไร   คืออะไรบา้ง             (หนา 12) 

ตอบ ปฏิจจสมุปปนธรรม  หมายความวา   ธรรมท่ีเปนผล   

ไดแก  สังขารเปนตนจนถึงชรามรณะ   รวม  ๑๑  เหลานี้  ช่ือวา  ปฏิจจสมุปปนธรรม 
 

๑๓. อวิชชา   ตามวจนัตถะมีความหมายหลายอย่าง                    ( 61) 

เมื�อกล่าวโดยสรปุ   หมายความว่าอย่างไร                      (หนา 16) 

ตอบ อวิชชา  ตามวจนัตถะมีความหมายหลายอยาง  เมื่อกลาวโดยสรุป  หมายความวา   

การไมรูตามความเปนจรงิท่ีควรรู   รูแตสิ่งท่ีไมเปนไปตามความเปนจริงท่ีไมควรรู   
นี้แหละช่ือวา  อวิชชา 

 



๔ 

๑๔.   สงฺขต ํ กายวจีมโนกมมฺ ํ อภิสงฺขโรนฺติ  เอเตหีติ   สงฺขารา    

แปลว่าอย่างไร                      (36)...............หนา 36)     

ตอบ แปลวา  สัตวท้ังหลาย  ยอมปรุงแตงกายกรรม  วจีกรรม  มโนกรรม  ท่ีเปนสังขตธรรม   
โดยเจตนาเหลานั้น  ฉะนั้น  เจตนาท่ีเปนเหตุแหงการปรุงแตงเหลานั้น  ช่ือวา  สังขาร   

ไดแก  เจตนาท่ีในอกุศลและโลกียกุศล 
 

๑๕.   สงัขาร  ๓   มีปญุญาภิสงัขารเป็นต้น   ที�เป็นผลของอวิชชาเหล่านั�น  

สงัขารอะไรบา้ง   ที�สาํเรจ็ได้ด้วยกายกรรม   วจีกรรม   มโนกรรม   

ทาน   ศีล   ภาวนา   และทจุริต  ๑๐                        (57)……….หนา 38) 

ตอบ สังขาร  ๓  มีปุญญาภิสังขารเปนตน  ท่ีสําเร็จไดดวยกายกรรมเปนตน  มีดังนี้ 
ปุญญาภิสังขาร ท่ีเก่ียวกับมหากุศล  และอปุญญาภิสังขาร   เหลานี้ 

สําเร็จไดดวยกายกรรม  วจีกรรม  มโนกรรม 

 ปุญญาภิสังขาร ท่ีเก่ียวกับรูปาวจรกุศล  และอาเนญชาภิสังขาร   เหลานี้ 
สําเร็จไดดวยมโนกรรมอยางเดียว 

 ปุญญาภิสังขาร   สําเร็จไดดวยอํานาจ  ทาน  ศีล  ภาวนา 

 อปุญญาภิสังขาร   สําเร็จไดดวยอํานาจ  ทุจริต ๑๐ 
 อาเนญชาภิสังขาร   สําเร็จไดดวยอํานาจแหงภาวนา 
  

๑๖. สงัขารที�เป็นเหตใุห้เกิดวิญญาณ    เมื�อสรปุแล้ว   มีจาํนวนเท่าไร   

คืออะไรบา้ง                                                  (45,  56)……….หนา 46) 

ตอบ  สังขารท่ีเปนเหตุใหเกิดวญิญาณ   เมื่อสรุปแลวมจีํานวน  ๓  อยาง  คือ 

 ๑. ปุญญาภิสังขาร  ๑๓  (เวนเจตนา  ท่ีในกุศลอภิญญา) 
 ๒. อปุญญาภิสังขาร  ๑๒  (เวนอุทธัจจเจตนา  ท่ีใหผลในปฏิสนธิกาล) 

 ๓. อาเนญชาภิสังขาร  ๔  รวมเปนเจตนา ๒๙ 
 

๑๗.  วิญญาณ   และนามรปู    ว่าโดยอภิธรรมภาชนียนัยแล้ว   

องคธ์รรมได้แก่อะไร           (46,  54,  60)……….หนา 48) 

ตอบ  วิญญาณ  และนามรูป  วาโดยอภิธรรมภาชนียนัยแลว  
วิญญาณ  องคธรรมไดแก  จิต ๘๙ 

นาม   องคธรรมไดแก  เจตสิก ๕๒ 
รูป   องคธรรมไดแก  รูป ๒๘ 

 

 

 

 

 



๕ 

๑๘. จงแสดงลกัขณาทิจตกุกะของ   อวิชชา              (61)……….หนา 35) 

ตอบ แสดงลักษณะ  รส  ปจจุปฏฐาน  ปทัฏฐาน  ของอวิชชา                       

๑.  อญาณลกฺขณา     มีความไมรูเปนลักษณะ                   
หรือ  เปนปฏิปกษตอปญญาเปนลักษณะ 

๒.  สมฺโมหนรสา  ทําใหธรรมท่ีประกอบกับตน  และผูท่ีโมหะกําลังเกิดอยูนั้น   

                      มีความหลงหรือมืดมนเปนกิจ 
๓.  ฉาทนปจฺจุปฏฐานา     เปนธรรมชาติท่ีปกปดสภาวะท่ีมีอยูในอารมณนั้นๆ   

       เปนอาการปรากฏ  ในปญญาของบัณฑิตท้ังหลาย  
๔.  อาสวปทฏฐานา  มีอาสวะ ๓  เปนเหตุใกล (เวนตัวเอง) 

 

๑๙.  ให้แสดงลกัษณะ   รส   ปัจจปัุฏฐาน   ปทฏัฐาน   ของนาม   

มาให้ครบ                       (48,  51,  54,  60)……….หนา 56)   

ตอบ  แสดงลักษณะ  รส  ปจจุปฏฐาน  ปทัฏฐาน  ของนาม  ดังนี้  

๑.  นมนลกฺขณ ํ  มีการนอมไปสูอารมณเปนลักษณะ 
๒.  สมฺปโยครสํ   มีการประกอบกับวิญญาณและประกอบกันเอง 
     โดยอาการท่ีเปน  เอกุปฺปาทตา  เปนตน  เปนกิจ  

๓.  อวินิพฺโภคปจฺจุปฏฐาน ํ มีการไมแยกกันกับจิต  เปนอาการปรากฏ 
ในปญญาของบัณฑิตท้ังหลาย 

๔.  วิฺญาณปทฏฐานํ  มีวิญญาณเปนเหตุใกล 
 

๒๐. วิญญาณที�เป็นผลของสงัขาร   แบง่ออกเป็นกี�พวก    

คืออะไรบา้ง                                     (52)……….หนา 49) 

ตอบ วิญญาณท่ีเปนผลของสังขาร  แบงออกเปน  ๒  พวก  คือ   
วิญญาณท่ีเกิดในปฏิสนธิกาล   ช่ือวา  ปฏิสนธิวิญญาณ   

ไดแก  ปฏิสนธิจิต  ๑๙   พวกหนึ่ง  และ 

วิญญาณท่ีเกิดข้ึนในปวัตติกาล   ช่ือวา  ปวัตติวิญญาณ   
ไดแก  โลกียวิปากจิต  ๓๒   พวกหนึ่ง 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



๖ 

๒๑.   เมื�อจาํแนกปฏิสนธิวิญญาณ  ๑๙   โดยคติแล้ว   แบง่ออกเป็นเท่าไร   

คืออะไรบา้ง   จงบอกชื�อวิญญาณนั�นๆ  ด้วย        (42)...............หนา 51)       

ตอบ แบงออกเปน  ๕  คือ 
๑. เทวคติวิญญาณ   มี  ๑๘  คือ   อุเบกขาสันตีรณกุศลวบิาก ๑  มหาวิบาก ๘ 

มหัคคตวิบาก ๙ 
๒. มนุสสคติวิญญาณ   มี  ๙  คือ   อุเบกขาสนัตีรณกุศลวบิาก ๑  มหาวิบาก ๘ 
๓. นิรยคติวิญญาณ     มี  ๑  คือ   อุเบกขาสันตีรณอกุศลวบิาก ๑      

๔. ติรัจฉานคติวิญญาณม ี ๑  คือ   อุเบกขาสันตีรณอกุศลวบิาก ๑    
๕. เปตคติวิญญาณ     มี  ๑  คือ   อุเบกขาสันตีรณอกุศลวบิาก ๑ 

 

๒๒. ผสัสะ  ๖   เมื�อจาํแนกโดยภมิู  ๓๐  (เวนอสัญญสัตตภูมิ)   นั �น                 (52,  59) 

ในภมิูไหน   ผสัสะเกิดขึ�นได้เท่าไร   คืออะไรบา้ง                                  (หนา 67) 

ตอบ จําแนกไดดังตอไปนี ้
 ในกามภูมิ ๑๑   ผัสสะ  ๖  ยอมเกิดข้ึนได 
 ในรูปภูมิ ๑๕    (เวนอสัญญสัตตภูมิ)   ผัสสะยอมเกิดได  ๓  คือ   

จักขุสัมผัสสะ   โสตสมัผัสสะ   และมโนสัมผัสสะ 
 ในอรูปภูมิ ๔    ผัสสะยอมเกิดได  ๑  คือ  มโนสัมผัสสะ 
 

๒๓.  ตณัหา  ว่าโดยอารมณ์   มีเท่าไร   คืออะไรบา้ง    (45,  56,  58)  

ตอบ ตัณหา  วาโดยอารมณ  มี  ๖  อยาง  คือ                        (หนา 74) 

๑. รูปตัณหา     ความยินดีติดใจในรูปารมณ 
๒. สัททตัณหา ความยินดีติดใจในสัททารมณ 
๓. คันธตัณหา  ความยินดีติดใจในคันธารมณ 

๔. รสตัณหา  ความยินดีติดใจในรสารมณ 
๕. โผฏฐัพพตัณหา ความยินดีติดใจในโผฏฐัพพารมณ 
๖. ธมัมตัณหา  ความยินดีติดใจในธรรมารมณ 

 

๒๔.  กามตณัหา   ภวตณัหา   วิภวตณัหา   ทั �งสามนี�   

องคธ์รรมได้แก่อะไร                            (47,  53)……….หนา 76) 

ตอบ กามตัณหา   องคธรรมไดแก   โลภเจตสิก  ท่ีไมประกอบดวยสัสสตทิฏฐิและอุจเฉททิฏฐิ 
 ภวตัณหา   องคธรรมไดแก   โลภเจตสิก  ท่ีเกิดข้ึนพรอมกันกับสัสสตทิฏฐิ 
 วิภวตัณหา   องคธรรมไดแก   โลภเจตสิก  ท่ีเกิดข้ึนพรอมกันกับอุจเฉททิฏฐิ 
 

 



๗ 

๒๕.   อปุปัตติภวะ   หมายความว่าอย่างไร   องคธ์รรมได้แก่อะไร   

อปุปัตติภวะนี�   ว่าโดยภมิู   หรือว่าโดยตณัหาแล้ว   มีกี�อย่าง    

ได้แก่อะไรบา้ง   ให้แสดงองคธ์รรมด้วย        (52)……….หนา 111,  113) 

ตอบ  อุปปตติภวะ  หมายความวา  ผลท่ีเกิดข้ึนในภพนั้น ๆ  โดยอาศัยกัมมภวะ   
องคธรรมไดแก   โลกียวิปากจิต ๓๒   เจตสิก ๓๕   กัมมชรูป ๒๐   

อุปปตติภวะนี ้ วาโดยภูม ิ หรือวาโดยตัณหาแลว  มี  ๓  อยาง  คือ 

๑.  กามภวะ   ไดแก   กามวิปากจิต ๒๓   เจตสิก ๓๓   กัมมชรูป ๒๐     
๒.  รูปภวะ    ไดแก   รูปวิปากจิต ๕   จักขุวิญญาณจิต ๒   โสตวิญญาณจิต ๒        
     สัมปฏิจฉนจิต ๒   สันตีรณจิต ๓   เจตสิก ๓๕   กัมมชรูป ๑๕  

     (เวนฆาน  ชิวหา  กาย  ภาวรูป ๒ ) 
๓.  อรูปภวะ  ไดแก   อรูปวิปากจิต ๔   เจตสิก ๓๐ 

 

๒๖.   จงแสดงองคธ์รรมของคาํดงัต่อไปนี�          (38)...............หนา ...............)   

สงัขาร   นามรปู   อปุปัตติภวะ   ชาติ   ชรามรณะ    มาด ู         

ตอบ  แสดงองคธรรม   ดังนี้ 

สังขาร   องคธรรมไดแก เจตนาท่ีในอกุศลจิต ๑๒  โลกียกุศลจิต ๑๗   
รวมเจตนากรรม ๒๙  

  นาม  องคธรรมไดแก เจตสิก ๓๕  ท่ีประกอบกับโลกียวิปากจิต ๓๒    

รูป  องคธรรมไดแก    ปฏิสนธิกัมมชรูป  ปวัตตกัิมมชรูป  จิตตชรูป  
อุปปตติภวะ   องคธรรมไดแก    โลกียวิปากจิต ๓๒  เจตสิก ๓๕  กัมมชรูป ๒๐ 

ชาต ิ    องคธรรมไดแก    ปฏิสนธิจิต ๑๙  เจตสิก ๓๕   กัมมชกลาป ๓ - ๗ - ๔ 
ชรามรณะ องคธรรมไดแก   อาการท่ีตั้งอยูและอาการท่ีดับไป  ของโลกียวิบาก 
       และกัมมชรูป 

  

๒๗.  โสกะ   ปริเทวะ   ทกุขะ   โทมนัสสะ   อปุายาสะ   

มีองคธ์รรมว่าอย่างไร             (48)……….หนา 136,  137,  141,  142) 

ตอบ โสกะ    ไดแก   โทมนัสเวทนา   ท่ีในโทสมูลจิต ๒ 

       ปริเทวะ ไดแก จิตตชวิปปลาสสัททะ  ท่ีเกิดข้ึนโดยมีการรองไหรําพัน 
      เพราะอาศัยพยสนะ ๕  อยาง 

ทุกขะ   ไดแก เวทนาเจตสิก   ท่ีในทุกขสหคตกายวิญญาณจิต ๑ 
โทมนัสสะ   ไดแก โทมนัสเวทนา   ท่ีในโทสมูลจิต ๒ 
อุปายาสะ   ไดแก  โทสเจตสิก     ท่ีในโทสมูลจิต ๒ 

 

 



๘ 

๒๘.  พระผูมี้พระภาคเจ้าได้ทรงแสดงปฏิจจสมปุบาทโดยปฏิโลมเทศนาไว้อย่างไร   

ให้แสดงมา ๓  คู่   คือ  คู่ที� ๑   คู่ที� ๒   และคู่สดุท้าย   พร้อมด้วยบทสดุท้าย   

ทั �งบาลีและคาํแปล         (57)……….หนา 145) 

ตอบ พระผูมีพระภาคเจาไดทรงแสดงปฏิจจสมุปบาทโดยปฏิโลมเทศนาวา  
อวิชฺชายเตฺวว  อเสสวิราคนิโรธา  สงฺขารนิโรโธ  สงฺขารนิโรธา  วิฺญาณนิโรโธ  ฯลฯ  
ชาตินิโรธา  ชรามรณโสกปริเทวทุกฺขโทมนสฺสุปายาสา  นิรุชฺฌนฺติ   

เอวเมตสฺส  เกวลสสฺ  ทุกฺขกฺขนฺธสฺส  นิโรโธ  โหติ        แปลวา 
เพราะการดับสูญสิ้นแหงอวิชชาโดยไมมีเหลือ  ดวยอํานาจวิชชาท่ีช่ือวาวิราคะนั้นเอง   

สังขาร  คือ  กุศลกรรม  อกุศลกรรม  จึงดับลง   

เพราะการดับสูญสิ้นแหงสังขาร   วิญญาณ  คือ  วิปากวิญญาณท่ีในภพนี้  จึงดับลง ฯลฯ  
เพราะการดับสูญสิ้นแหงชาติ,    ชรา  ความแก  มรณะ  ความตาย  โสกะ  ความเศราโศก   

ปริเทวะ  การรองใหรําพัน  ทุกขะ  ความทุกขกาย  โทมนัสสะ  ความทุกขใจ  อุปายาสะ   

ความคับแคนใจ  จึงดับลง   
ความดับสูญสิ้นแหงกองทุกขท้ังปวง  ยอมเปนไปดังท่ีกลาวมานี้ 

 

๒๙.  ผูที้�ได้สาํเรจ็เป็นพระอริยะ   ไม่รู้ถึงความเป็นไปของรปูนาม 

ตามนัยแห่งปฏิจจสมปุบาทโดยภาวนามยันั�น   มีหรือไม่   

ให้อธิบายพอสงัเขป                       (43)……….หนา ……………….….) 

ตอบ ยอมไมมี  อธิบายวา  พระอริยบุคคลท้ังหลายมีพระโสดาบันเปนตน  ยอมรูความเปนไป 
ของรูปนามโดยภาวนามัย  ตามนัยแหงปฏิจจสมปุบาท   หมายความวา   ผูปฏิบัต ิ  

เมื่อเขาถึงปจจยปริคคหญาณเปนตน  จนถึงอนุโลมญาณนั้น    ยอมรูความเปนไป 
ของรูปนาม  ท่ีเปนเหตุเปนผลเนื่องกันตามปฏิจจสมุปบาท  ดวยกันท้ังสิ้น 

 

๓๐.  พระสมัมาสมัพทุธเจ้าทรงแสดงปฏิจจสมปุบาทไว้   ในสงัยตุตนิกายนั�น   

มีกี�นัย   คืออะไรบา้ง   ให้แสดงความหมายด้วย       (44,  55)……….หนา 149) 

(พระสัมมาสัมพุทธเจาทรงเทศนาปฏิจจสมปุบาทไวก่ีนัย  คืออะไรบาง    

ใหบอกความหมายดวย)  
ตอบ พระสัมมาสัมพุทธเจาทรงแสดงปฏิจจสมุปบาทไวในสังยุตตนิกายนั้น  มี ๔ นัย  คือ 

แสดงจากตนไปถึงปลาย   คือ  ตั้งแตอวิชชาไปตามลําดับจนถึงชรามรณะเปนท่ีสุด  

เรียกวา  อาทิปริโยสานอนุโลมเทศนา 
แสดงจากกลางไปถึงปลาย  คือ  ตั้งแตเวทนาไปตามลําดับจนถึงชรามรณะเปนท่ีสุด   

เรียกวา  มัชฌปริโยสานอนุโลมเทศนา 

 



๙ 

แสดงจากปลายไปถึงตน  คือ  ตั้งแตชรามรณะถอยหลังไปตามลําดับจนถึงอวิชชาเปนท่ีสุด   
เรียกวา  ปริโยสานอาทิปฏิโลมเทศนา 

แสดงจากกลางไปถึงตน   คือ  ตั้งแตตัณหาถอยหลังไปตามลําดับจนถึงอวิชชาเปนท่ีสุด   

เรียกวา  มัชฌอาทิปฏิโลมเทศนา 
 

๓๑.  ที�กล่าวสรปุว่า   ปฏิจจสมปุบาทนี�   เป็นสมนัตภทัทกธรรมนั�น   

หมายความว่าเป็นไปอย่างไร                     (51)……….หนา 152) 

ตอบ หมายความวาเปนไปอยางนี้   คือ  เปนธรรมท่ีมีความดีอยางสมบูรณ   
เพราะไมวาจะแสดงโดยนัยอยางใดก็ตาม  ผูฟงแลว  ยอมไดสําเร็จประโยชน   

คือ  ไดกําหนดรูทุกขสัจ  ประหาณสมุทยสัจ  เหน็แจงนิโรธสัจ  เจริญมรรคสัจ   
แลวเขาถึงพระนิพพาน  ประการหนึ่ง   

และอีกประการหนึ่ง  พระตถาคตเจาผูแสดงก็เปนเทสนาวิลาสปตตบุคคล   

คือ  เปนผูท่ีมีความสามารถปรับปรุงการแสดงนั้น  ใหสวยงามเหมาะสมได 
 

๓๒.  เมื�อจาํแนกองคป์ฏิจจสมปุบาท  ๑๒   โดยการสืบต่อกนัแล้ว      

มีเท่าไร   คืออะไรบา้ง                (50,  53,  59,  61)……….หนา 157) 

ตอบ เมื่อจําแนกองคปฏิจจสมปุบาท  ๑๒  โดยการสืบตอกันแลว  มี  ๓  คือ 
 ๑. ในระหวาง  สังขารกับวิญญาณ   ท่ีเปนอดีตเหตุกับปจจุบนัผลตอกัน      สันธิหนึ่ง 

 ๒. ในระหวาง  เวทนากับตัณหา   ท่ีเปนปจจุบันผลกับปจจบุันเหตุตอกัน  สันธหินึ่ง 
 ๓. ในระหวาง  กัมมภวะกับชาติ    ท่ีเปนปจจุบันเหตุกับอนาคตผลตอกัน   สันธิหนึ่ง 
 

๓๓.   สงัสารวฏัฏ์   หรือสงัสาระนี�    ถ้าไม่ใช่การเกิดขึ�นติดต่อกนั 

   ของสตัวใ์ดๆ  แล้ว   หมายถึงอะไร          (40)...............หนา 164)        

ตอบ   หมายถึง  การเกิดข้ึนเปนไปอยู  ติดตอกันไมขาดสาย  ของขันธ  อายตนะ  ธาต ุ
 

๓๔.   นานัตตนัย   หมายความว่าอย่างไร            (39)...............หนา 173)    

ตอบ นานัตตนัย   หมายความวา  เมื่อพิจารณาแลวรูวา  การสืบตอกันของรปูนามขันธ ๕  นี้   

แมวาจะเปนไปโดยไมขาดสายก็จริง  แตสภาวะของปฏิจจสมุปบาทธรรมเหลานี้   มีสภาพ 
ตางกัน   มีเหตุผลตางกัน   การพิจารณารูอยางนี้   เรียกวา  นานัตตนัย 

 

๓๕.   เอกจิตตกัขณิกปฏิจจสมปุบาท   หมายความว่าอย่างไร   

เป็นการแสดงโดยนัยอะไร         (56)……….หนา 180) 

ตอบ เอกจิตตักขณิกปฏิจจสมปุบาท  หมายความวา  ปฏิจจสมุปบาทท่ีเปนไป 
ในจิตดวงหนึ่ง ๆ     เปนการแสดงโดยอภิธรรมภาชนียนัย 



๑๐ 

๓๖.  จงแปลปฏิจจสมปุบาทโดยอภิธรรมภาชนียนัย   ในจิตตปุบาททั �งหมด   ดงันี�       

 วิฺาณปจฺจยา  นามํ   นามปจฺจยา  ฉฏายตนํ  ฉฏายตนปจฺจยา  ผสฺโส   

ผสฺสปจฺจยา  เวทนา.                                                       (49)……….หนา 180) 

ตอบ แปลดังนี้   เพราะจิต ๘๙  เปนเหตุ   เจตสิกขันธ ๓  ท่ีประกอบกับจิต ๘๙  จึงเกิดข้ึน   

เพราะเจตสิกขันธ ๓  ท่ีประกอบกับจิต ๘๙  เปนเหตุ  มนายตนะคือจิต ๘๙  จึงเกิดข้ึน   
เพราะมนายตนะคือจิต ๘๙  เปนเหตุ      ผัสสะท่ีประกอบกับจิต ๘๙  จึงเกิดข้ึน 
เพราะผัสสะท่ีประกอบกับจิต ๘๙  เปนเหตุ    เวทนาท่ีประกอบกับจิต ๘๙  จึงเกิดข้ึน 

 

๓๗.  จงแสดงความเป็นไปของปฏิจจสมปุบาทในโลกตุตรกศุลจิตมา  ๓  คู่   คือ   

คู่ที� ๑,  ๒  และคู่สดุท้าย   พร้อมด้วยบทสดุท้าย   ทั �งบาลีและคาํแปล       

ตอบ แสดงความเปนไปดังนี้                                     (52)……….หนา 183) 

กุสลมูลปจฺจยา  สงฺขาโร  สงฺขารปจฺจยา  วิฺญาณํ  ฯลฯ  ชาติปจฺจยา  ชรามรณํ     

เอวเมเตสํ  ธมฺมานํ  สมทุโย  โหต ิ     แปลวา  
เพราะกุศลมูล  ๓  เปนเหต ุ   ปุญญาภิสังขาร  คือโลกุตตรกุศลเจตนา 

ท่ีเปนไปพรอมดวยกุศลมูล ๓  จึงเกิดข้ึน 

เพราะปุญญาภิสังขาร  คือโลกุตตรกุศลเจตนาเปนเหตุ   โลกุตตรกุศลจิต  จึงเกิดข้ึน ฯลฯ   
เพราะนามชาต ิ คืออาการท่ีเกิดข้ึน  ของโลกุตตรกุศลจิตตุปบาท  เปนเหตุ    

นามชรา  นามมรณะ  คือขณะตั้งและขณะดับ  ของโลกุตตรกุศลจิตตุปบาท  จึงเกิดข้ึน   

ความเกิดข้ึนของโลกุตตรกุศลธรรม   ยอมเปนไปดังนี้ 
 

๓๘. ในโลกตุตรกศุลจิตตปุบาทนั�น   ๒ คู่สดุท้าย  และบทสดุท้าย   คือ  

ภวปจฺจยา  ชาติ  ชาติปจฺจยา  ชรามรณ ํ  เอวเมเตสํ  ธมฺมานํ  สมุทโย  โหติ     

แปลวาอยางไร            (56)……….หนา 184)  

ตอบ แปลวา   เพราะภวะ  คือโลกุตตรกุศลจิตตปุบาท (เวนอธิโมกข)  เปนเหตุ   
นามชาติ  คืออาการท่ีเกิดข้ึน  ของโลกุตตรกุศลจิตตุปบาท  จึงเกิดข้ึน   

เพราะนามชาติ  คืออาการท่ีเกิดข้ึน  ของโลกุตตรกุศลจิตตุปบาท  เปนเหตุ   

นามชรา  นามมรณะ  คือขณะตั้งและขณะดับ  ของโลกุตตรกุศลจิตตุปบาท  จึงเกิดข้ึน   
การเกิดข้ึนของโลกุตตรกุศลธรรม  ยอมเปนไปดังนี้ 

 

 

 

 

 

 

 

 



๑๑ 

๓๙.  ในวิจิกิจฉาสมัปยตุตจิต   มีองคป์ฏิจจสมปุบาทเท่าไร   คืออะไรบา้ง     

ตอบ มีองคปฏิจจสมุปบาท  ๑๑  คือ                     (47)……….หนา 181) 

๑. อวิชชา    ๒. สังขาร       ๓. วิญญาณ        ๔. นาม       ๕. ฉัฏฐายตนะ     
๖. ผัสสะ   ๗. เวทนา      ๘. วิจิกิจฉา         ๙. ภวะ       ๑๐. ชาติ      

๑๑. ชรามรณะ 
 

๔๐. ในทวิปัญจวิญญาณจิตตปุบาท   มีองคป์ฏิจจสมปุบาทเท่าไร   

คืออะไรบา้ง       (56)……….หนา 185) 

ตอบ ในทวิปญจวิญญาณจิตตุปบาท  มีองคปฏิจจสมุปบาท  ๙  คือ  
๑. สังขาร   ๒. วิญญาณ     ๓. นาม    ๔. ฉัฏฐายตนะ   ๕. ผัสสะ   

๖. เวทนา   ๗. ภวะ     ๘. ชาติ    ๙. ชรามรณะ 
 

๔๑. อวิชชา   เป็นปัจจยัช่วยอปุการะแก่ปญุญาภิสงัขาร       

ได้อาํนาจปัจจยัเท่าไร   คืออะไรบา้ง       (46)……….หนา 45) 

ตอบ ไดอํานาจปจจัย  ๒   คือ   ๑. อารัมมณปจจัย     ๒. ปกตูปนิสสยปจจัย  
  

๔๒. กมัมภวะ   เป็นปัจจยัช่วยอปุการะแก่ชาตินั�น         

ได้อาํนาจปัจจยัเท่าไร    คืออะไรบา้ง            (47)……….หนา 126)   

ตอบ ไดอํานาจปจจัย  ๒   คือ   ๑. ปกตูปนิสสยปจจัย    ๒. นานักขณิกกัมมปจจัย 
 

๔๓.   เหต ุ ๖    นามอินทรียอ์งคธ์รรม  ๘   มีชีวิตินทรียเ์จตสิกเป็นต้น     

องคม์รรค  ๙   เหล่านี�   เป็นองคธ์รรมของปัจจยัอะไร      (36)...............หนา...............)   

ตอบ  เหตุ  ๖      เปนองคธรรมของ   เหตุปจจัย 
นามอินทรียองคธรรม  ๘  มีชีวิตินทรียเจตสิกเปนตน   

      เปนองคธรรมของ สหชาตินทริยปจจัย 
องคมรรค  ๙  เปนองคธรรมของ มัคคปจจัย 

 

 

 

 

 

 

 



๑๒ 

๔๔.   จงแสดงปัจจยัที� ๑ - ๕   ในปัจจยั  ๒๔   ทั �งบาลีและคาํแปล     (49)……….หนา 188)  

ตอบ ๑. เหตุปจฺจโย      ธรรมท่ีชวยอุปการะ  โดยความเปนเหต ุ

 ๒. อารมฺมณปจฺจโย     ธรรมท่ีชวยอุปการะ  โดยความเปนอารมณ 
 ๓. อธิปติปจฺจโย      ธรรมท่ีชวยอุปการะ  โดยความเปนอธิบดี 
 ๔. อนนฺตรปจฺจโย      ธรรมท่ีชวยอุปการะ  โดยความติดตอกันไมมีระหวางคั่น 

 ๕. สมนนฺตรปจฺจโย     ธรรมท่ีชวยอุปการะ  โดยความติดตอกันไมมีระหวางคั่นทีเดียว 
 

๔๕.   ให้แสดงความหมายของปัจจยั   ดงัต่อไปนี�               (52)……….หนา 188)    

 อปุนิสสฺยปจจฺโย       ปเุรชาตปจจฺโย       ปจฉฺาชาตปจจฺโย       

กมมฺปจจฺโย        วิปากปจจฺโย 

ตอบ แสดงความหมายของปจจัย  ดังนี้ 
อุปนิสฺสยปจฺจโย      ธรรมท่ีชวยอุปการะ   โดยความเปนท่ีอาศัยท่ีมกํีาลังมาก 
ปุเรชาตปจจฺโย       ธรรมท่ีชวยอุปการะ   โดยความเกิดกอน 

ปจฺฉาชาตปจฺจโย     ธรรมท่ีชวยอุปการะ   โดยความเกิดทีหลัง 
กมฺมปจฺจโย           ธรรมท่ีชวยอุปการะ   โดยความปรุงแตงเพ่ือใหกิจตางๆ สําเร็จลง 
วิปากปจฺจโย      ธรรมท่ีชวยอุปการะ   โดยความเปนวิบาก   

                                     คือ เขาถึงความสุกและหมดกําลังลง 
  

๔๖.   ปัจจยัต่อไปนี�   มีกี�ปัจจยั   คือปัจจยัอะไรบา้ง       (51,  59) 

นิสสยปัจจยั    อปุนิสสยปัจจยั    วิปปยตุตปัจจยั       (หนา 188) 

ตอบ  นิสสยปจจัย  มี  ๓  ปจจัย  คือ    

๑. สหชาตนิสสยปจจัย  ๒. วัตถุปุเรชาตนิสสยปจจัย   
       ๓. วัตถารัมมณปุเรชาตนิสสยปจจัย 

อุปนิสสยปจจัย  มี  ๓  ปจจัย  คือ   

๑. อารัมมณูปนิสสยปจจยั   ๒. อนันตรูปนิสสยปจจัย   
             ๓. ปกตูปนิสสยปจจัย 

วิปปยุตตปจจัย  มี  ๔  ปจจัย  คือ  

๑. สหชาตวิปปยุตตปจจยั      ๒. วัตถุปุเรชาตวปิปยุตตปจจัย   
                  ๓. วัตถารัมมณปุเรชาตวปิปยุตตปจจัย ๔. ปจฉาชาตวิปปยุตตปจจัย 
 

 

 

 

 

 

 

 



๑๓ 

๔๗.   นามเป็นปัจจยั   นามเป็นปัจจยปุบนั   มีกี�ปัจจยั   คืออะไรบา้ง        

ตอบ   มี  ๖  ปจจัย   คือ                                (40)...............หนา 190) 

อนันตรปจจัย     สมนันตรปจจัย     อาเสวนปจจัย     
สัมปยุตตปจจัย   นัตถิปจจัย    และ  วิคตปจจัย 

 

๔๘.  นามรปูเป็นปัจจยั   นามรปูเป็นปัจจยปุบนั   มีกี�ปัจจยั   

คือปัจจยัอะไรบา้ง        (43,  44,  50,  54)……….หนา 192  ขอ 13)  

ตอบ มี  ๙  ปจจัย  คือ  

๑. อธิปติปจจัย   ๒. สหชาตปจจัย   ๓. อัญญมัญญปจจัย   
๔. นิสสยปจจัย   ๕. อาหารปจจัย     ๖. อินทริยปจจัย  
๗. วิปปยุตตปจจัย    ๘. อัตถิปจจัย    ๙. อวิคตปจจัย 

 

๔๙.  ปัจจยั  ๒๔   ถ้าจะแสดงโดยย่อ   มีกี�ปัจจยั        (45,  48,  52,  53,  58,  61) 

  คือปัจจยัอะไรบา้ง                      (หนา 196) 

ตอบ ปจจัย  ๒๔  ท้ังหมด  ยอรวมลงใน  ๔  ปจจัย  คือ  
๑. อารัมมณปจจัย     ๒. อุปนิสสยปจจัย     ๓. กัมมปจจัย     ๔. อัตถิปจจัย 

  

๕๐. สหชาตรปูในสหชาตชาตินั�น   มีกี�อย่าง   อะไรบา้ง   (45,  48,  52,  58)   

ตอบ สหชาตรูป  มี  ๒  คือ             (หนา 196) 

๑. จิตตชรูป ท่ีเกิดในปวัตติกาล   
๒. กัมมชรูป ท่ีเกิดในปฏิสนธิกาล 

 

๕๑. ธรรมที�ชื�อว่าบญัญติันั�น   แบง่ออกเป็นเท่าไร   คืออะไรบา้ง              (61)  

ตอบ ธรรมท่ีช่ือวาบัญญัตินั้น   แบงออกเปน  ๒  อยาง   คือ                                 (หนา 197) 

๑.  อัตถบัญญัติ    เพราะเปนบัญญัติท่ีพึงใหถูกรูได  โดยประการตาง ๆ 
๒.  สัททบัญญัติ     เพราะเปนบัญญัติท่ีพึงใหรูเนื้อความได  โดยประการตาง ๆ 

 

๕๒. อตัถบญัญติั    สทัทบญัญติั    หมายความว่าอย่างไร         (50)……….หนา 197)  

ตอบ อัตถบัญญัติ   หมายความวา   เพราะเปนบัญญัติท่ีพึงใหถูกรูได  โดยประการตาง ๆ 
สัททบัญญัติ   หมายความวา   เพราะเปนบัญญัติท่ีพึงใหรูเนื้อความได  โดยประการตาง ๆ 

 

 

 

 

 

 



๑๔ 

๕๓. สทัทบญัญติัอย่างเดียว   เรียกชื�อได้กี�อย่าง   คืออะไรบา้ง   

(ตอบเฉพาะช่ือไมตองแสดงความหมาย)            (43,  54)……….หนา 199) 

ตอบ เรียกช่ือได ๖ อยาง  คือ  นามะ  นามกัมมะ  นามเธยยะ  นิรุตติ  พยัญชนะ  และอภิลาปะ 
 

๕๔.  สทัทบญัญติัอย่างเดียวเรียกชื�อได้  ๖  อย่าง   คืออะไร     

จงบอกความหมายมาด้วย              (58)……….หนา 199) 

ตอบ  สัททบัญญัติอยางเดียวเรียกช่ือได  ๖  อยาง  คือ  

๑. นามะ ไดแก  ช่ือตาง ๆ  ท่ีมีสภาพนอมเขาสูเนื้อความ  คืออัตถบัญญัติ 
 และทําใหเนื้อความนั้นนอมเขาสูตน  คือช่ือตาง ๆ  นั้นดัวย  
๒. นามกัมมะ ไดแก  นามบัญญัติท่ีนักปราชญท้ังหลายในสมัยโบราณ 
 เรียกขาน  เชนเรียกวา  แผนดิน  ภูเขา  เปนตน  
๓. นามเธยยะ ไดแก  นามบัญญัติท่ีนักปราชญท้ังหลายในสมัยโบราณ 
 ตั้งช่ือไวจนถึงทุกวันนี ้ เชนตั้งช่ือไววา  แผนดิน  ภูเขา  เปนตน 

๔. นิรุตติ ไดแก  นามบัญญัติท่ีนักปราชญท้ังหลาย  คิดนึกพิจารณา  เรียกช่ือสิ่งตาง ๆ 
 ใหปรากฏข้ึน 

๕. พยัญชนะ ไดแก  นามบัญญัติท่ีสามารถแสดงเนื้อความ  คืออัตถบัญญัติใหปรากฏข้ึนได 
๖. อภิลาปะ ไดแก  นามบัญญัติท่ีผูกลาวเรียกยอมมุงสูตรงเนือ้ความ  แลวก็กลาวเรียกข้ึน 

 

๕๕. สทัทบญัญติั   มีกี�ประเภท   คืออะไรบา้ง    (45,  53,  58)  

ตอบ สัททบัญญัติ  มี  ๖  ประเภท  คือ        (หนา 200) 

๑. วิชชมานบัญญัติ         ๒. อวิชชมานบัญญัติ    
๓. วิชชมาเนนอวิชชมานบัญญัติ       ๔. อวิชชมาเนนวิชชมานบัญญัติ  

๕. วิชชมาเนนวิชชมานบัญญัติ       ๖. อวิชชมาเนนอวิชชมานบัญญัติ  
 

๕๖. จงเติมข้อความที�ละ................................ไว้ให้สมบรูณ์                  (44)……….หนา 202) 

 ๑. คาํว่า  บญัญติั  หมายความว่า  เนื�อความคือ.........................เรียกว่า  อตัถบญัญติั 

 ๒. เสียงคือคาํพดู  ย่อมทาํ..........................ฉะนั�น  ชื�อว่าบญัญติั   ได้แก่  สทัทบญัญติั 

ตอบ เติมขอความท่ีละ..................................................ไวดังนี้คือ 
 ๑. คําวา  บัญญัติ  หมายความวา  เนื้อความ  คือวัตถุสิ่งของเรื่องราวตางๆ ท่ีพึงใหถูกรูได  

ชนิดนี้  เรียกวา  อัตถบัญญัต ิ
 ๒. เสียงคือคําพูด  ยอมทําใหรูเนื้อความ  คือวัตถุสิ่งของเรื่องราว  และสภาพปรมัตถได   
ดวยประการตาง ๆ  ฉะนั้นช่ือวา  บัญญัติ   ไดแก  สัททบัญญัติ 
 

 



๑๕ 

๕๗.  ปกาเรน   าปยตีติ  =  ปฺตฺติ     (49) 

ปกาเรน   าเปตีติ   =  ปฺตฺติ         (หนา 202) 

 วจนัตถะทั �ง  ๒  นี�    แปลว่าอย่างไร   ได้แก่บญัญติัอะไร    

ตอบ วจนัตถะท่ี ๑  แปลวา  วตัถุสิ่งของเรื่องราวตาง ๆ  ช่ือวาบัญญัติ  เพราะพึงใหถูกรูได 
โดยประการตาง ๆ  ไดแก  อัตถบัญญัติ 

 วจนัตถะท่ี ๒  แปลวา  เสียงคือคําพูด  ยอมทําใหรูเนื้อความ  คือวัตถุสิ่งของเรื่องราว   
และสภาพปรมัตถไดดวยประการตาง ๆ  ฉะนั้นช่ือวา  บัญญัติ  ไดแก  สัททบัญญัติ 
 

๕๘.   อวิชชมาเนนวิชชมานบญัญติั    วิชชมาเนนอวิชชมานบญัญติั      (46,  48,  54,  60) 

หมายความว่าอะไร    ให้แสดงตวัอย่างประกอบ                (หนา 211) 

ตอบ  อวิชชมาเนนวิชชมานบัญญัติ  หมายความวา  เปนสัททบัญญัติท่ีกลาวถึงธรรม 
ท่ีไมมีสภาวปรมัตถปรากฏ  กับธรรมท่ีมีสภาวปรมัตถปรากฏ  รวมกันอยู  
ตัวอยางเชน  อิตฺถีสทฺโท  สุวณฺณวณฺโณ  ปุปฺผคนฺโธ  เปนตน  

วิชชมาเนนอวิชชมานบัญญัติ  หมายความวา  เปนสัททบัญญัติท่ีกลาวถึงธรรม 
ท่ีมีสภาวปรมัตถปรากฏ  กับธรรมท่ีไมมีสภาวปรมัตถปรากฏ  รวมกันอยู  
ไดแก  ฉฬภิฺโญ  เตวิชฺโช  ปฏิสมฺภิทปฺปตฺโต  โสตาปนฺโน  เปนตน 
 

๕๙.  เตวิชโฺช   เป็นตวัอย่างของสทัทบญัญติัอะไร   เมื�อแปลว่า  บคุคลที�ได้วิชชา ๓ 

กลบัเป็นตวัอย่างของสทัทบญัญติัอะไร                           (50)……….หนา 211)  

ตอบ เตวิชฺโช   เปนตัวอยางของ  วิชชมาเนนอวิชชมานบัญญัติ    
เมื่อแปลวา  บุคคลท่ีไดวชิชา ๓  กลับเปนตัวอยางของ  อวิชชมาเนนวิชชมานบัญญัต ิ

 
 

 

 

 

 

 

 
 
 
 
 



๑๖ 

ปริจเฉทท่ี  ๙  เลม  ๑ 
สมถกรรมฐาน 

.........................................................................................................................................................................................................สัมภาษณ 
  

๖๐.   อสภุกรรมฐานมีเท่าไร   คืออะไรบา้ง  (ไมตองบอกความหมาย)      (38)...............หนา 3)    

ตอบ อสุภกรรมฐานมี  ๑๐   คือ   ๑. อุทธุมาตกอสุภะ    ๒. วินีลกอสภุะ    ๓. วิปุพพกอสุภะ 

๔. วจิฉิททกอสุภะ    ๕. วิกขายิตกอสุภะ    ๖. วิกขิตตกอสุภะ    ๗. หตวิกขิตตกอสุภะ    
๘. โลหิตกอสุภะ      ๙. ปุฬุวกอสุภะ         ๑๐. อัฏฐิกอสุภะ 

 

๖๑. ภาวนา   แปลว่าอย่างไร   มีกี�อย่าง    คืออะไรบา้ง         (55)……….หนา 15)  

ตอบ ภาวนา  แปลวา  ธรรมท่ีควรเจริญ  คือใหเกิดข้ึนบอยๆ ในสันดานของตน  ช่ือวา ภาวนา   
ภาวนา  มี  ๒  อยาง  คือ   ๑. สมถภาวนา     ๒. วิปสสนาภาวนา 

 

๖๒. วิปัสสนา   แปลว่าอย่างไร    มีวจนัตถะว่าอย่างไร         (52,  56)……….หนา 18)   

ตอบ วิปสสนา  แปลวา  ความเห็นแจงเปนพิเศษ   
ดังมีวจนัตถะวา   วิเสเสน  ปสฺสตีติ  =  วิปสฺสนา   
ธรรมชาติใดยอมเห็นแจงเปนพิเศษ  ฉะนั้น  ธรรมชาตินั้นช่ือวา  วิปสสนา   

 

๖๓. การเหน็แจ้งเป็นพิเศษซึ�งเป็นตวัวิปัสสนาปัญญานั�น   มีกี�อย่าง   คืออะไรบา้ง      

และอย่างนั�น ๆ  สงเคราะหล์งในญาณอะไรได้บา้ง         (44,  54)……….หนา 18)  

ตอบ มีอยู  ๒  อยาง  คือ 
๑. การเห็นแจงเปนพิเศษในอารมณตาง ๆ  ท่ีมาปรากฏทางตา  หู  จมูก  ล้ิน   

กาย  ใจ   โดยความเปนรูปนาม   และอยางท่ี  ๑  นี้  สงเคราะหลงในนามรูปปริจเฉทญาณ

และปจจยปริคคหญาณ    
๒. การเห็นแจงเปนพิเศษในอารมณตาง ๆ  ท่ีมาปรากฏทางตา  หู  จมูก  ล้ิน   

กาย  ใจ   โดยความเปนอนิจจัง  ทุกขัง  อนัตตา  อสุภะ   และอยางท่ี  ๒  นี้สงเคราะหลงใน

วิปสสนาญาณ  ๑๐  คือ  สัมมสนญาณเปนตนจนถึงอนุโลมญาณ   
 

๖๔.  วิปัสสนา   มีกี�ประการ   คืออะไรบา้ง                (43,  48,  52,  56,  57) 

ให้แสดงพร้อมด้วยความหมาย                            (หนา 21)    

ตอบ วิปสสนา  มี  ๓  ประการ  คือ 

๑.  สงฺขารปริคฺคณฺหนกวปิสฺสนา   คือ  วิปสสนาญาณท่ีมีการกําหนดรูในสังขารธรรม  รูปนาม 
๒.  ผลสมาปตฺติวิปสฺสนา    คือ  วิปสสนาญาณท่ีเปนเหตุใหเขาผลสมาบัติได 
๓.  นิโรธสมาปตฺติวิปสฺสนา   คือ  วิปสสนาญาณท่ีเปนเหตุใหเขานโิรธสมาบัติได 



๑๗ 

๖๕. ในสมถกรรมฐาน  ๔๐   แบง่ออกเป็นกี�หมวด    

คืออะไรบา้ง                   (44,  45,  46,  48,  53,  61)...............หนา 25) 

ตอบ สมถกรรมฐาน  ๔๐  แบงออกเปน  ๗  หมวด  คือ                                 
๑. กสิณ ๑๐    ๒. อสุภะ ๑๐   ๓. อนุสสติ ๑๐   ๔. อัปปมัญญา ๔    

๕. สัญญา ๑   ๖. ววัตถาน ๑   ๗. อารุปปะ ๔       
  

๖๖.  นิมิต  ในคาํว่า  บริกรรมนิมิต  นั �น   ได้แก่อะไร   (43)……….หนา 37)  

ตอบ นิมิต  ในคําวา  บริกรรมนิมิต  นั้น   ไดแก   

อารมณกรรมฐานตาง ๆ  มีปถวีกสิณเปนตน  ช่ือวา  นิมิต 
 

๖๗. เมื�อเรียกว่า   บริกรรมนิมิตแล้ว   หมายความว่าอย่างไร    

ได้แก่อะไร                                         (43,  57)……….หนา 38) 

ตอบ เมื่อเรียกวา  บริกรรมนิมติแลว  หมายความวา  นิมิตของบริกรรม   
หรือ  อารมณของบริกรรมภาวนา  ช่ือวา  บริกรรมนิมิต  

ไดแก  รูปารมณ  หรือโผฏฐัพพารมณ  หรือธรรมารมณ   
  ซึ่งเปนองคกรรมฐานท่ีพระโยคีบุคคลใชเจริญ 
 

๖๘. การแสวงหาอมตธรรม   มีอยู่กี�อย่าง    คืออะไรบา้ง     (55) 

ตอบ การแสวงหาอมตธรรม  มีอยู  ๒  อยาง  คือ                              (หนา 41) 

 ๑.  ทางตรง      ไดแก   การเจริญวิปสสนาตามแนวสติปฏฐานท้ัง ๔  
 ๒.  ทางออม     ไดแก   การเจริญสมถภาวนากอน   
           ตอเมื่อไดสําเร็จเปนฌานลาภีบุคคลแลว  จึงเจริญวิปสสนาตอไป 
 

๖๙.  วสี   หมายความว่าอะไร    มีเท่าไร    อะไรบา้ง    (50,  53)……….หนา 67) 

ตอบ วสี  หมายความวา  ผูมีความสามารถ   มี  ๕  อยาง  คือ  
 ๑.  อาวัชชนวสี   สามารถในการพิจารณาองคฌานของมโนทวาราวัชชนะ 

 ๒.  สมาปชชนวสี   สามารถในการเขาฌาน 
 ๓.  อธิฏฐานวส ี   สามารถในการกําหนดเวลาเขา 
 ๔.  วุฏฐานวสี    สามารถในการกําหนดเวลาออก 

 ๕.  ปจจเวกขณวส ี   สามารถในการพิจารณาองคฌานของชวนะ    
 

 

 

 

 

 

 

 



๑๘ 

๗๐.   มรณะที�ใช้เป็นมรณานุสสติได้นั �น   ได้แก่มรณะชนิดไหน  

และมรณะนี�   มีกี�ประเภท   คืออะไรบา้ง    (46)……….หนา 136) 

ตอบ ไดแก  ชีวิตินทริยุปจเฉทมรณะ    มี  ๒  ประเภท  คือ  
กาลมรณะ  การตายท่ีถึงเวลาตาย  เชน  ตายเพราะสิ้นบุญ   และ  

อกาลมรณะ  การตายดวยอุปจเฉทกกรรม 
 

๗๑.  ในสมถกรรมฐาน  ๔๐  นั �น   กรรมฐานอะไรใช้เป็นอารมณ์ของสมถะ 

และวิปัสสนา   ได้ทั �งสองอย่าง   โดยไม่ต้องเปลี�ยนอารมณ์กรรมฐาน    

ให้ยกเหตผุลประกอบด้วย                   (47)……….หนา 156) 

ตอบ ในสมถกรรมฐาน  ๔๐  นั้น  กายคตาสติกรรมฐาน  เปนไดท้ังสมถะและวปิสสนา 
โดยไมตองเปล่ียนกรรมฐานออกไปจากกายคตาสติกรรมฐาน  แตประการใด   

ท่ีเปนเชนนี้เพราะวา  ผูเจริญทองบนอยู  เมื่อปฏิกูลนิมิตหรือวณัณนิมิต  ปรากฏข้ึนแลว 

ก็เพงนิมิตนั้นตอไป  ก็จะไดบรรลุรูปฌาน  นี้เปนสมถกรรมฐาน   
ผูเจริญทองบนอยู  เมื่อธาตุนิมิตปรากฏข้ึนแลว  ก็กําหนดพิจารณาธาตุนิมิตนั้นตอไป   

ก็จะไดบรรลุมรรคผล   นี้เปนวิปสสนากรรมฐาน 
 

๗๒.  บคุคลที�แผเ่มตตาก่อนไม่ได้   มีกี�จาํพวก   คือใครบา้ง            (42) 

ตอบ บุคคลท่ีแผเมตตากอนไมได   มี  ๔  จําพวก   คือ                  (หนา 180) 

  ๑.  อัปปยบุคคล      บุคคลท่ีไมเปนท่ีรัก 
๒.  อติปยบุคคล      บุคคลท่ีรักมาก 

๓.  มัชฌัตตบุคคล     บุคคลท่ีไมรักไมชัง  มีแตความเฉยๆ 
๔.  เวรีบุคคล      บุคคลท่ีเปนศัตร ู

 

๗๓.   การแผเ่มตตาให้ตนเองนั�น   เพื�ออะไร             (40)...............หนา 181) 

ตอบ เพ่ือประโยชน  ๒  ประการ  คือ 
๑.  ถาหวังจะไดอัปปนาฌาน  จะตองแผแกตนเองกอน 
๒.  เพ่ือจะไดเปนสักขีพยานแกการแผไปยังบุคคลอ่ืน 

 

๗๔.  การแผเ่มตตาแก่ตนเองนั�น   มีคาํแผที่�เป็นภาษาบาลีและแปลเป็นไทยว่าอย่างไร   

    (การแผเมตตาแกตนเอง  มีก่ีประการ  คืออะไรบาง)    (44,  51,  59,  61)……….หนา 182) 

ตอบ การแผเมตตาแกตนเอง  มี  ๔  ประการ  คือ 
 ๑.  อหํ  อเวโร  โหมิ   ขอขาพเจาจงเปนผูไมมีศตัรูภายในและภายนอก 
 ๒.  อหํ  อพฺยาปชฺโช  โหมิ   ขอขาพเจาจงเปนผูไมมีความวิตกกังวล  เศราโศกพยาบาท 

 ๓.  อหํ  อนีโฆ  โหมิ   ขอขาพเจาจงเปนผูไมมีความลําบากกายใจ  พนจากอุปทวภัย 



๑๙ 

๔.  อห ํ สุขี  อตฺตานํ  ปริหรามิ    ขอขาพเจาจงเปนผูนําอัตภาพท่ีเปนอยู   
ดวยความสุขกายสุขใจ  ตลอดกาลนาน 

 

๗๕.  จงแสดงการแผเ่มตตา   แบบบริกรรมท่องจาํทั �วไปอย่างสามญั          (60) 

ให้แก่บคุคล  ๑๒   ที�อยู่ในทิศใหญ่  ๖    ทั �งบาลีและคาํแปล           (หนา 187)      

ตอบ  แสดงการแผเมตตาใหแกบุคคล  ๑๒  ท่ีอยูในทิศใหญ  ๖  ดังนี้ 

 ปุรตฺถิมาย  ทิสาย   ปจฺฉิมาย  ทิสาย   อุตฺตราย  ทิสาย   ทกฺขิณาย  ทิสาย   
เหฏฐิมาย  ทิสาย   อุปริมาย  ทิสาย   
สพฺเพ  สตฺตา   สพฺเพ  ปาณา   สพฺเพ  ภูตา    สพฺเพ  ปุคฺคลา   

สพฺเพ  อตฺตภาวปริยาปนฺนา    สพฺพา  อิตฺถิโย    สพฺเพ  ปรุิสา    สพฺเพ  อริยา   
สพฺเพ  อนริยา   สพฺเพ  เทวา    สพฺเพ  มนุสฺสา   สพฺเพ  วินิปาติกา   

อเวรา  โหนฺตุ      อพฺยาปชฺชา  โหนฺตุ  อนีฆา  โหนฺตุ   สุขี  อตฺตานํ  ปริหรนฺตุ 
แปลวา  ขอสัตวท้ังหลาย    สัตวท่ีมีชีวิตท้ังหลาย    สัตวท่ีปรากฏชัดท้ังหลาย    บุคคลท้ังหลาย  

สัตวท่ีมีอัตภาพท้ังหลาย     หญิงท้ังหลาย     ชายท้ังหลาย     พระอริยบุคคลท้ังหลาย   

        ปุถุชนท้ังหลาย     เทวดาท้ังหลาย     มนุษยท้ังหลาย     พวกวินิปาติกอสุราท้ังหลาย   

ท่ีอยูทางทิศตะวันออก    ท่ีอยูทางทิศตะวันตก     ท่ีอยูทางทิศเหนือ     ท่ีอยูทางทิศใต   
ท่ีอยูทางทิศเบื้องลาง     ท่ีอยูทางทิศเบื้องบน   
 

จงไมมีศัตรูภายในและภายนอก  ท่ัวกัน   
จงไมมีความวิตกกังวล  เศราโศกพยาบาท  ท่ัวกัน   

จงไมมีความลําบากกายใจ  พนจากอุปทวภัย  ท่ัวกัน  
จงนําอัตภาพท่ีเปนอยู  ดวยความสุขกายสุขใจ  ตลอดกาลนานท่ัวกัน 

 

๗๖.   จงแสดงการแผก่รณุา  มทิุตา  และอเุบกขา  ให้แก่หญิงทั �งหลาย  ชายทั �งหลาย   

ที�อยู่ทางทิศตะวนัออกเฉียงใต้  และทิศตะวนัตกเฉียงใต้  ทั �งคาํบาลีและคาํไทย   

ตอบ แสดงการแผดังตอไปนี ้    (45)……….หนา 187) 

 ปุรตฺถิมาย  อนุทิสาย   ทกฺขิณาย  อนุทิสาย   
สพฺพา  อิตฺถิโย   สพฺเพ  ปุริสา   

ทุกฺขา  มุจฺจนฺต ุ  ยถาลทฺธสมฺปตฺตโิต  มา  วิคจฺฉนฺตุ   กมฺมสฺสกา   
แปลวา     ขอหญิงท้ังหลาย   ชายท้ังหลาย   

ท่ีอยูทางทิศตะวันออกเฉียงใต   ท่ีอยูทางทิศตะวันตกเฉียงใต   

จงพนจากความทุกขกาย  ทุกขใจ   
อยาไดสูญสิ้นจากความสขุ  ความเจริญท่ีมีอยู 
มีกรรมเปนของของตน 



๒๐ 

๗๗.   จงแสดงการแผก่รณุา  มทิุตา  และอเุบกขา  ให้แก่ตนเอง        (46) 

ทั �งภาษาบาลีและคาํแปลมาตามลาํดบั     (หนา 193,  196,  202) 

ตอบ คําแผกรุณาใหแกตนเองวา  

อหํ  ทุกฺขา  มุจฺจามิ  =  ขอขาพเจาจงพนจากความทุกขกาย  ทุกขใจ      

คําแผมุทิตาใหแกตนเองวา  

อหํ  ยถาลทฺธสมฺปตฺติโต  มา  วิคจฺฉาม ิ =   

ขอขาพเจาอยาไดสูญสิ้นจากความสุข  ความเจรญิท่ีมีอยู      
คําแผอุเบกขาใหแกตนเองวา   

อหํ  กมฺมสฺสโก  =  เรามีกรรมเปนของของเรา      
 

๗๘. ในสมถกรรมฐาน  ๔๐  นั �น   จดัเป็นอารมณ์กรรมฐาน        (46) 

และอารมัมณิกกรรมฐาน    ได้อย่างละเท่าไร   คืออะไรบา้ง    (หนา 224) 

ตอบ จัดเปนอารมณกรรมฐาน   มี  ๓๔  คือ   
กสิณ ๑๐   อสุภะ ๑๐   อนุสสติ ๑๐   อัปปมัญญา ๔     

และจัดเปนอารัมมณิกกรรมฐาน   ม ี ๖  คือ   

อาหาเรปฏิกูลสัญญา ๑   จตุธาตุววัตถาน ๑   อรูปกรรมฐาน ๔   
 

๗๙.   กรรมฐานที�เหมาะสมแก่ผูที้�มีราคจริตและศรทัธาจริตนั�น    

มีเท่าไร   คืออะไรบา้ง          (44,  51,  59)……….หนา 227) 

ตอบ  กรรมฐานท่ีเหมาะสมแกผูท่ีมีราคจริตนั้น    มี ๑๑  คือ  อสุภะ ๑๐  กายคตาสติ ๑    
      และกรรมฐานท่ีเหมาะสมแกผูท่ีมีศรัทธาจรตินั้น มี  ๖  คือ  อนุสสติ ๖      

      ไดแก  พุทธานุสสติ  ธัมมานุสสติ  สังฆานสุสติ  สีลานุสสติ  จาคานุสสติ  และเทวตานสุสติ             
 

๘๐. คนที�มีศรทัธาจริตและพทุธิจริต   เจริญกรรมฐานที�เหมาะสมแก่จริต 

ได้คนละเท่าไร   คือกรรมฐานอะไรบา้ง               (56)……….หนา 228)  

ตอบ ผูท่ีมีศรัทธาจริต  เจริญกรรมฐานท่ีเหมาะสมได  ๖  อยาง  คือ   

พุทธานุสสติ  ธัมมานุสสติ  สังฆานุสสต ิ สีลานุสสติ  จาคานุสสติ  และเทวตานุสสติ   
ผูท่ีมีพุทธิจริต  เจริญกรรมฐานท่ีเหมาะสมได  ๔  อยาง  คือ   

มรณานุสสติ   อุปสมานสุสติ   อาหาเรปฏิกูลสัญญา   และจตุธาตุววัตถาน 
 

 

 

 

 

 

 

 



๒๑ 

๘๑.  สมถกรรมฐาน  ๒๖  อย่าง   ที�เป็นอารมณ์ของรปูฌานนั�น       (56) 

ต้องการทราบว่ากรรมฐานอะไร   เหมาะสมแก่จริตอะไร          (หนา 228)   

ตอบ ปถวีกสิณ  อาโปกสิณ  เตโชกสิณ  วาโยกสิณ  อากาสกสิณ  อาโลกกสิณ   

ยอมเหมาะสมแกบุคคลท่ัวไป  ไมวาจริตใด 
 วัณณกสิณ ๔   คือ  นีลกสิณ  ปตกสิณ  โลหิตกสิณ  โอทาตกสิณ   

อัปปมัญญา ๔  คือ  เมตตา  กรุณา  มุทิตา  อุเบกขา  ยอมเหมาะสมแกผูท่ีมีโทสจริต 

 อสุภะ ๑๐  มีอุทธุมาตกอสุภะเปนตน  และกายคตาสติ ๑     ยอมเหมาะสมแกผูท่ีมรีาคจริต 
 อานาปานัสสติ ๑    ยอมเหมาะสมแกผูท่ีมีโมหจริตและวิตกจริต 
 

๘๒.  ในกรรมฐาน  ๓๐   ที�เข้าถึงอปัปนาฌานนั�น   ต้องการทราบว่ากรรมฐาน 

ที�ให้เข้าถึงเฉพาะฌานใดฌานหนึ�ง   เพียงฌานเดียวเท่านั�น   มีจาํนวนเท่าไร   

คืออะไรบา้ง          (45,  47,  54,  55)……….หนา 231,  232)  

ตอบ มีจํานวน  ๑๖  คือ  
อสุภะ ๑๐  กายคตาสติ ๑   ยอมทําให   ปฐมฌาน  เกิดข้ึนได   

อุเบกขาพรหมวิหาร ๑   ยอมทําให   รูปปญจมฌาน เกิดข้ึนได   
และอรูปกรรมฐาน ๔   ยอมทําให   อรูปฌาน  เกิดข้ึนได 

 

๘๓.  กรรมฐานที�ไม่ได้ปฏิภาคนิมิตโดยตรง   แต่ได้ฌานนั�น   ได้แก่กรรมฐานอะไร   

และฌานที�ได้นั �น   ได้แก่ฌานอะไร   แสดงมาให้ชดัเจน   (52,  58)……….หนา 232) 

ตอบ ไดแก  กรรมฐาน  ๘  อยาง  คือ  อัปปมัญญา ๔   อรูปกรรมฐาน ๔   

ฌานท่ีไดนั้น   มีดังตอไปนี ้
อัปปมัญญา ๔  คือ  เมตตา  กรุณา  มุทิตา  ใหไดตั้งแต   ปฐมฌานถึงจตุตถฌาน    

     อุเบกขา   ใหไดเฉพาะ  รูปปญจมฌาน 

อรูปกรรมฐาน ๔ นั้น  
กสิณุคฆาฏิมากาสบัญญัต ิ ใหได   อากาสานัญจายตนฌาน    

อากาสานัญจายตนฌาน   ใหได   วิญญาณัญจายตนฌาน  
นัตถิภาวบัญญัติ  ใหได   อากิญจัญญายตนฌาน  
อากิญจัญญายตนฌาน  ใหได   เนวสัญญานาสัญญายตนฌาน 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



๒๒ 

๘๔.   เพราะเหตไุร  กรรมฐาน  ๑๘   มีอนุสสติ  ๘  เป็นต้น   จึงได้นิมิตทั �ง  ๒  

(บริกรรมนิมติ  อุคคหนิมติ)   โดยปริยาย      (49,  60)……….หนา 235) 

ส่วนกรรมฐาน  ๒๒  มีกสิณ  ๑๐  เป็นต้นที�ได้นิมิตทั �ง  ๒   โดยตรง   

ตอบ กรรมฐาน ๑๘  ท่ีไดนิมิตท้ัง ๒  โดยปริยาย   เนื่องดวยการเจริญกรรมฐานประเภทนี้   
ไมมีการเพง  การกระทบ  ไมมีภาพมาปรากฏทางใจ 
สวนกรรมฐานท้ัง ๒๒  ท่ีไดนิมิตท้ัง ๒  โดยตรงนั้น   เพราะกรรมฐานเหลานี้   

มีการเพง  การกระทบ  มีภาพปรากฏติดทางใจ 
 

๘๕.   สมถกรรมฐานที�มีนิมิต  ๒   คือ  บริกรรมนิมิตและอคุคหนิมิต   โดยปริยาย   

มีเท่าไร   คืออะไรบา้ง                (57) 

ทาํไมจึงเป็นเช่นนั�น             (51,  55,  59)……….หนา 235)  

ตอบ  สมถกรรมฐานท่ีมีนิมติ ๒  คือ  บริกรรมนิมิตและอุคคหนิมิต  โดยปริยาย   
มี  ๑๘  กรรมฐาน  คือ   

อนุสสติ ๘  (เวนกายคตาสติ  อานาปานัสสติ)   
อัปปมัญญา ๔   อาหาเรปฏิกูลสัญญา ๑   
จตุธาตุววัตถาน ๑   อรูปกรรมฐาน ๔             

ท่ีเปนเชนนี้เพราะวา  การเจริญกรรมฐานเหลานี้  ไมมีการเพง  การกระทบ   
   ไมมีภาพมาปรากฏทางใจ 

 

๘๖.    สมถกรรมฐานที�มีนิมิตทั �ง  ๓   โดยตรง   มีเท่าไร          

คืออะไรบา้ง   ทาํไมจึงเป็นเช่นนั�น           (51,  57,  59)……….หนา 235)  

ตอบ  สมถกรรมฐานท่ีมีนิมติท้ัง ๓  โดยตรง  มี  ๒๒  กรรมฐาน  คือ   

   กสิณ ๑๐   อสุภะ ๑๐   กายคตาสติ ๑   อานาปานัสสติ ๑    
ท่ีเปนเชนนี้เพราะวา   การเจริญกรรมฐานเหลานี ้ มีการเพง  การกระทบ   
มีภาพปรากฏติดทางใจ 

 

๘๗. สมถกรรมฐาน   ที�ไม่ได้ปฏิภาคนิมิตโดยตรง   แต่ให้เข้าถึงอปัปนาฌานได้นั�น   

มีจาํนวนเท่าไร   คืออะไรบา้ง     (45,  47,  50,  54,  55)……….หนา 236)   

ตอบ มีจํานวน  ๘  กรรมฐาน  คือ 
อัปปมัญญา ๔   ไดแก   เมตตา  กรุณา  มุทิตา  อุเบกขา   
อรูปกรรมฐาน ๔   ไดแก   กสิณุคฆาฏิมากาสบัญญัติ  อากาสานัญจายตนฌาน    

นัตถิภาวบัญญัติ  และอากิญจัญญายตนฌาน 
  

 



๒๓ 

๘๘. อภิญญา   หมายความว่าอย่างไร     (43) 

หมายเอาปัญญาที�ประกอบในจิตอะไร           (หนา 237) 

ตอบ  อภิญญา  หมายความวา  ปญญาท่ีมีการรูในอารมณ  ๖  เปนพิเศษ   

หมายเอาปญญาท่ีประกอบในรูปปญจมฌาน  ท่ีมีความรูความสามารถอยางนาอัศจรรย   
เนื่องมาจากสมาธิท่ีมีกําลังอยางเย่ียมนี้เอง   เปนการเรียกโดยตรง 

สวนรูปปญจมฌานจิต  ท่ีเรียกวาอภิญญานั้น  ก็เพราะเกิดพรอมกันกับอภิญญา    

เปนการเรียกโดยออม 
  

๘๙.   ได้ฌานโดยไม่ต้องเจริญสมถะ   ได้อภิญญาโดยไม่ต้องเจริญสมถะ    

หรือไม่อาศยัวิธีฝึกสมาธิโดยอาการ  ๑๔  อย่างนั�น   เช่นนี�มีได้หรือไม่    

เพราะเหตไุร                              (40)...............หนา 239)   

ตอบ มีได  ฌานและอภิญญาชนิดนี้  เกิดพรอมกันกับขณะท่ีมรรคบังเกิดข้ึน   ซึ่งเปนไปดวย
อํานาจแหงปุพพาธิการ  คือ การบําเพ็ญกุศลแลวไดตั้งความปรารถนาไวในภพชาติกอน ๆ 

 

๙๐. อภิญญา   แปลว่าอย่างไร              (35)……….หนา  245) 

โลกียอภิญญาโดยพิสดาร   มีเท่าไร   คืออะไรบา้ง 

ตอบ   อภิญญา   แปลวา   ปญญาท่ีมีการรูในอารมณ  ๖  เปนพิเศษ    

โลกียอภิญญาโดยพิสดาร   มี  ๗   คือ 
๑. อิทธิวิธอภิญญา         ๒. ทิพพโสตอภิญญา      ๓. ปรจิตตวิชานนอภิญญา   
๔. ปุพเพนิวาสานุสสติอภิญญา   ๕. ทิพพจักขุอภิญญา      ๖. ยถากัมมูปคอภิญญา   

๗. อนาคตังสอภิญญา 
    

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



๒๔ 

ปริจเฉทท่ี  ๙  เลม  ๒ 
วิปสสนากรรมฐาน 

 

.........................................................................................................................................................................................................สัมภาษณ 
 

๙๑.  ธรรม  ๖ หมวดในวิปัสสนากรรมฐานนั�น  (ยกเวนหมวดท่ี ๔ แลว)  ที�เหลือ ๕ หมวด   

จงแสดงชื�อหมวดและธรรมที�อยู่ในหมวดนั�น ๆ  มาให้ถกูต้อง   

(ไมตองแสดงความหมาย)             (45)……….หนา 1,  2,  3) 

ตอบ ธรรม  ๖  หมวด  (ยกเวนหมวดท่ี ๔)  ในวิปสสนากรรมฐานนั้น  คือ   
๑. วิสุทธ ิ มี  ๗  คือ  สีลวิสุทธิ   จิตตวิสุทธิ   ทิฏฐิวิสุทธิ   กังขาวิตรณวิสุทธิ   

    มัคคามัคคญาณทัสสนวสิุทธิ  ปฏิปทาญาณทัสสนวิสุทธิ  ญาณทัสสนวสิทุธิ 
๒. ลักษณะ มี  ๓  คือ  อนิจจลักขณะ  ทุกขลักขณะ  อนัตตลักขณะ 
๓. อนุปสสนา มี  ๓  คือ  อนิจจานุปสสนา  ทุกขานุปสสนา  อนัตตานปุสสนา 

๔. เวน    ไมตองแสดง 
๕. วิโมกข มี  ๓  คือ  สุญญตวิโมกข  อนิมิตตวิโมกข  อัปปณิหิตวโิมกข 
๖. วิโมกขมุข มี  ๓   คือ  สุญญตานุปสสนา  อนิมิตตานุปสสนา  อัปปณิหิตานุปสสนา 

 

๙๒.  วิปัสสนูปกิเลส   มีเท่าไร   ได้แก่อะไรบา้ง      (35)……….หนา 6)          

ตอบ วิปสสนูปกิเลส    มี  ๑๐  อยาง  คือ  

๑.  โอภาส  ไดแก   แสงสวาง    
๒.  ปติ  ไดแก   ความอ่ิมเอิบใจ  ๕  อยาง      
๓.  ปสสัทธ ิ  ไดแก   อาการสงบเงียบ       

๔.  อธิโมกข  ไดแก   ศรัทธาท่ีมีกําลังแกกลา  
๕.  ปคคหะ   ไดแก   ความพยายามอยางแรงกลา 
๖.  สุข    ไดแก    ความสบาย 

๗.  ญาณ  ไดแก   ปญญาแกกลา   
๘.  อุปฏฐาน   ไดแก   สติตั้งมั่น   
๙.  อุเบกขา   ไดแก   อาการวางเฉย    

๑๐. นิกันติ    ไดแก   ความยินดีพอใจ  ในอุปกิเลส  ๙  ขางตน 
 

 

 

 

 

 

 



๒๕ 

๙๓.  คาํว่า   จตปุาริสทุธิสีล  นั �น   หมายความว่าอย่างไร    

ได้แก่อะไรบา้ง                           (53)……….หนา 14) 

ตอบ คําวา  จตุปาริสุทธิสีล  นั้น  หมายความวา  ความบริสุทธิ์ของศีล  มี  ๔  อยาง  คือ 
๑.  ปาติโมกฺขสํวรสีลํ  ไดแก   ศีลท่ีสํารวมในพระปาติโมกข 

๒.  อินฺทฺริยสํวรสีลํ  ไดแก   ศีลท่ีสํารวมในอินทรีย ๖ 
๓.  อาชีวปาริสุทฺธิสีลํ  ไดแก   ศีลท่ีมีอาชีพบริสุทธิ ์
๔.  ปจฺจยสนฺนิสฺสิตสีลํ ไดแก   ศีลท่ีอาศัยปจจัย ๔ 

  

๙๔. จงแสดงความหมายในหวัข้อธรรมดงัต่อไปนี�          (46) 

เทสนาสุทฺธิ  สํวรสุทฺธิ   เอฏฐิสุทฺธิ    ปจฺจเวกฺขณสุทฺธิ       (หนา 15)    

ตอบ แสดงความหมายในหัวขอธรรมดังนี้  
เทสนาสุทฺธ ิ  ความบริสุทธิ์ดวยการแสดง  

สํวรสุทฺธ ิ  ความบริสุทธิ์ดวยการสํารวม 
เอฏฐิสุทฺธ ิ  ความบริสุทธิ์ดวยอาชีพท่ีแสวงหา 
ปจฺจเวกฺขณสุทฺธ ิ ความบริสุทธิ์ดวยการพิจารณา 

 

๙๕.   ไตรลกัษณ์ที�เป็นอารมณ์ของวิปัสสนาญาณ  ๑๐  นั �น        (42). 

เป็นปรมตัถห์รือบญัญติั   เพราะเหตไุรจึงเป็นเช่นนั�น       (หนา 26)                           

ตอบ ไตรลักษณเปนปรมัตถหรือบัญญัติ  ก็ไดท้ัง  ๒  อยาง 
   ท่ีวาเปนปรมัตถนัน้  เพราะวาสังขารธรรมรูปนามขันธ ๕  ท่ีเปนปรมัตถนัน้แหละ   

  เปนเครื่องหมายหรืออาการท่ีปรากฏใหรูได  ทานจึงเรียกเครื่องหมายหรืออาการนั้นพรอม 
  ดวยปรมัตถ  วาเปนปรมตัถ 
   ท่ีวาเปนบัญญัตินั้น  ไดแก  อาการบญัญัติ  เพราะเปนอาการท่ีดับไป  สิ้นไป   

ของรูปนามขันธ ๕  นั้นเอง  หาใชเปนตัวปรมัตถคือรูปนามขันธ ๕  ท่ีเปนอนิจจังเปนตนไม  
เปนแตเพียงอาการหรือเครื่องหมายของปรมัตถเทานั้น 

 

๙๖. การนอนเนื�องของอนุสยักิเลสนี�   มีอยู่กี�ประการ   คืออะไรบา้ง          (47) 

ตอบ   การนอนเนื่องของอนุสัยกิเลสนี้  มีอยู  ๒ ประการ   คือ   (หนา 46) 

 ๑. กิเลสท่ีนอนเนื่องอยูในการเกิดข้ึนสืบตอแหงรูปนาม  ช่ือวา  สันตานานุสัยกิเลส 
 ๒. กิเลสท่ีนอนเนื่องอยูในอารมณท่ีเปนปยรูป  สาตรูป  อปยรูป  อสาตรูป   
             ช่ือวา  อารัมมณานุสยักิเลส 
 

 

 

 



๒๖ 

๙๗. จงแสดงธรรมที�ประหาณอนุสยักิเลสทั �ง  ๒  นี�               (47)   

ตอบ ธรรมท่ีประหาณอนุสัยกิเลสท้ัง  ๒  คือ   (หนา 46) 

 มรรคญาณท้ัง  ๔   ทําการประหาณสันตานานสุัยกิเลส   

 วิปสสนาญาณท่ีมีรูปนามเปนอารมณ   ทําการประหาณอารัมมณานุสัยกิเลส 
 

๙๘.   มรรคญาณ  ๔   นั �น   มรรคไหนประหาณอนุสยักิเลสอะไร        (42)...............หนา 46) 

ตอบ โสดาปตติมรรค ประหาณ   ทิฏฐานุสัยกิเลสและวิจิกิจฉานสุัยกิเลส 

สกทาคามิมรรค ประหาณ   อนุสัยกิเลสเปนตนุกรประหาณ 
อนาคามิมรรค  ประหาณ   กามราคานุสัยกิเลสและปฏฆิานสุัยกิเลส 
อรหัตตมรรค  ประหาณ   ภวราคานุสัยกิเลส  มานานุสัยกิเลสและอวิชชานุสัยกิเลส 

 

๙๙. อรหตัตมคัคญาณ   ประหาณอนุสยักิเลส  (ท่ีเหลือจากการประหาณของมรรค 

  เบื้องต่ํา ๓ นั้น)   ได้เท่าไร   คืออะไรบา้ง                          (40)...............หนา 46) 

ตอบ  อรหัตตมัคคญาณ   ประหาณอนุสัยกิเลสได  ๓  คือ   
  ๑. ภวราคานุสัยกิเลส     ๒. มานานุสัยกิเลส     ๓. อวิชชานุสัยกิเลส 
 

๑๐๐.   โลกียปริญญา   คืออะไร   มีกี�อย่าง   อะไรบา้ง            (61)...............หนา 90) 

ตอบ  โลกียปริญญา   คือ  การกําหนดรูสภาพธรรมข้ันโลกียะ   มี  ๓  อยาง     
๑.  ญาตปริญญา คือ  การกําหนดรู  ดวยการรู 

๒.  ตีรณปริญญา คือ  การกําหนดรู  ดวยการไตรตรองใครครวญ 
๓.  ปหานปริญญา คือ  การกําหนดรู  ดวยการละ 

 

๑๐๑.  ผูป้ฏิบติัทาํการแบง่ระยะของการก้าวหนึ�งก้าว   ออกเป็นกี�ระยะ     

อะไรบา้ง   ยกบาลีประกอบด้วย                  (38)...............หนา 109)  

ตอบ แบงออกเปน  ๖  ระยะ  คือ 

๑. อุทธรณะ (ยก)    ๒. อติหรณะ (ยาง)    ๓. วีติหรณะ (ยาย)   
๔. โวสสัชชนะ (ลง)    ๕.  สันนิกเขปนะ (เหยียบ) ๖. สันนิรุมภนะ (กด) 

  

๑๐๒.  วิปัสสนูปกิเลส   แปลว่าอย่างไร       (43,  56,  57) 

เกิดขึ�นแก่ผูป้ฏิบติัวิปัสสนาได้บรรลถึุงญาณอะไร         (หนา 120) 

ตอบ วิปสสนูปกิเลส  แปลวา  สิ่งท่ีทําใหวิปสสนาญาณหมนหมองหรือเศราหมอง   
เกิดข้ึนแกผูปฏิบัตวิิปสสนาไดบรรลุถึงตรุณอุทยัพพยญาณ  คืออุทยัพพยญาณอยางออน   

 

 

 



๒๗ 

๑๐๓. สภาพที�น่ากลวันั�น   แบง่ออกเป็นกี�อย่าง   อะไรบา้ง 

ให้แสดงเฉพาะหวัข้อ   ไม่ต้องบอกความหมาย             (38)...............หนา 141) 

ตอบ สภาพท่ีนากลัวนั้น  แบงออกเปน  ๒  อยาง  คือ 
   ๑.  มูลวัตถุ       มีอยู  ๕  อยาง  คือ  อุปปาทะ  ปวัตติ  นิมิตตะ  อายูหนะ  และปฏิสนธ ิ

๒.  ปริยายวัตถุ  มีอยู  ๑๐ อยาง  คือ  คติ   นิพพัตติ  อุปปตติ  ชาติ  ชรา  พยาธิ  มรณะ 
       โสกะ  ปริเทวะ  และอุปายาสะ   

 

๑๐๔.  การเจริญวิปัสสนา   เมื�อได้บรรลสุงัขารเุปกขาญาณแล้ว    (51,  58) 

จะได้บรรลมุรรคผลหรือไม่   เพราะเหตไุร              (หนา 194) 

ตอบ จะไดบรรลุมรรคผลไดก็ม ี จะไมไดบรรลุมรรคผลก็มี   เพราะเหตุวา   
ถาสังขารุเปกขาญาณท่ีไดบรรลุนั้น  เขาถึงความเปนวุฏฐานคามินีวิปสสนา   

หรือสังขารุเปกขาญาณนั้น  เขาถึงความเปนยอด  คือประกอบดวยองคคุณ  ๖  ประการ   

ตองไดบรรลุมรรคผลแนนอน  
แตถาสังขารุเปกขาญาณท่ีไดบรรลุนั้น  ไมเขาถึงความเปนวุฏฐานคามนิีวปิสสนา   

หรือไมประกอบดวยองคคุณ  ๖  ประการ  ก็จะไมไดบรรลุมรรคผล 
 

๑๐๕. วิปัสสนาญาณอะไรบา้ง   ที�จดัเป็นวฏุฐานคามินีวิปัสสนา  (46,  50,  53,  55) 

และวฏุฐานคามินีวิปัสสนานี�   มีอะไรเป็นอารมณ์           (หนา 195)  

ตอบ สังขารุเปกขาญาณเบื้องปลาย  และอนุโลมญาณ  จัดเปนวุฏฐานคามินีวิปสสนา   
และวุฏฐานคามินีวิปสสนานี้   มีไตรลักษณเปนอารมณ      

 

๑๐๖.  วฏุฐานคามินีวิปัสสนา  หมายความว่าอย่างไร   และวิปัสสนาญาณอะไร  

ที�จดัเป็นวฏุฐานคามินีวิปัสสนา   ถ้าญาณนี�เกิดขึ�นแล้วจะได้สาํเรจ็มรรคผล 

หรือไม่   เพราะเหตไุร          (60)……….หนา 195)    

ตอบ วุฏฐานคามินีวิปสสนา  หมายความวา  วิปสสนาท่ีถึงการออกไป  คือมีการสืบตอกันกับ

มรรค  และวิปสสนาญาณท่ีจัดเปนวุฏฐานคามินวีิปสสนา  ไดแก  สังขารุเปกขาญาณตอนปลาย  
และอนุโลมญาณ 

ถาญาณนี้เกิดข้ึนแลว  จะไดสําเร็จมรรคผลแนนอน  เพราะวุฏฐานคามินีวปิสสนานี้    

สืบตอกันกับมรรค  และมรรคก็ช่ือวา  วุฏฐานะ  ท่ีแปลวา  เพราะออกจากวัตถุท่ียึดอันเปนนิมิต 
 

๑๐๗.  โคตรภญูาณ   หมายความว่าอย่างไร   จดัเป็นโลกียะหรือโลกตุตระ   

หรือเป็นอะไร    ให้อธิบายตามที�เข้าใจ       (49,  56,  59)……….หนา 226)   

ตอบ โคตรภูญาณ  หมายความวา  ปญญาท่ีทําลายโคตรของปุถุชนแลวเขาสูโคตร 
ของพระอริยเจา  เปนยอดของวิปสสนา 



๒๘ 

ไมจัดเปนปฏิปทาญาณทัสสนวสิุทธิท่ีเปนโลกียะ  เพราะไมไดพิจารณารูปนาม   
เปนอนิจจัง  ทุกขัง  อนัตตา   

ไมจัดเปนญาณทัสสนวิสทุธิท่ีเปนโลกุตตระ  เพราะไมไดทําลายกิเลสใหสิน้ไป   

เปนอัพโพหาริก  คืออยูในระหวางโลกียะกับโลกุตตระตอกัน  แตจัดเปนวิปสสนาได   
เพราะตกไปในกระแสแหงวิปสสนา 
 

๑๐๘. ในญาณ  ๑๖  นั �น   ญาณอะไรบา้งที�ปรากฏอยู่ในมรรควิถี            (55) 

และญาณที�อยู่ในมรรควิถีนั �น   ญาณไหนเป็นโลกียะและโลกตุตระ      (หนา 227) 

ตอบ อนุโลมญาณ  โคตรภูญาณ  มัคคญาณ  และผลญาณ   

     รวม  ๔  ญาณนี้  ปรากฏอยูในมรรควิถี        
อนุโลมญาณ   เปนโลกียะ   

โคตรภูญาณ   เปนญาณท่ีอยูระหวางโลกียะและโลกุตตระตอกัน  
กลาวคือ  ตัวญาณ  เปนโลกียะ   
อารมณของญาณ เปนโลกุตตระ  คือนิพพาน   

มัคคญาณ  และผลญาณ    เปนโลกุตตระ 
 

๑๐๙. ในญาณ  ๑๖  นั �น  ญาณอะไรบา้งที�ปรากฏในโสดาปัตติมคัควิถี      (50,  53)   

และญาณเหล่านี�   ญาณไหนเป็นโลกียะและโลกตุตระ         (หนา 227) 

ตอบ อนุโลมญาณ  โคตรภูญาณ  มัคคญาณ   และผลญาณ   
รวม  ๔  ญาณนี้  ปรากฏอยูในโสดาปตติมัคควิถ ี 

อนุโลมญาณ    เปนโลกียะ   
โคตรภูญาณ    เปนญาณท่ีอยูระหวางโลกียะและโลกุตตระตอกัน   

กลาวคือ  ตัวญาณ เปนโลกียะ   
อารมณของญาณ เปนโลกุตตระ  คือนิพพาน   

มัคคญาณ  และผลญาณ เปนโลกุตตระ 
 

๑๑๐.  โสฬสญาณ   แปลว่าอะไร    คือญาณอะไรบา้ง     (60)……….หนา 246)    

ตอบ โสฬสญาณ  แปลวา  ญาณ  ๑๖  คือ 
๑.  นามรูปปริจเฉทญาณ ๒.  ปจจยปริคคหญาณ ๓.  สัมมสนญาณ  

๔.  อุทยัพพยญาณ   ๕.  ภังคญาณ   ๖.  ภยญาณ   
๗.  อาทีนวญาณ  ๘.  นิพพิทาญาณ   ๙.  มุญจิตุกัมยตาญาณ  
๑๐. ปฏิสังขาญาณ  ๑๑. สังขารุเปกขาญาณ ๑๒. อนุโลมญาณ 

๑๓. โคตรภูญาณ  ๑๔. มัคคญาณ  ๑๕. ผลญาณ   
๑๖. ปจจเวกขณญาณ 



๒๙ 
  

ญาณ  ๑๖ อารมณ์ 
   

 ๑. นามรูปปริจเฉทญาณ มีนามหรือรูปเปนอารมณ 
 ๒. ปจจยปริคคหญาณ มีเหตุปจจัยของนามรูปเปนอารมณ 
 ๓. สัมมสนญาณ  

 ๔. อุทยัพพยญาณ  

 ๕. ภังคญาณ   

 ๖. ภยญาณ รวม  ๑๐  ญาณนี้   

 ๗. อาทีนวญาณ มีไตรลักษณหรือลักษณะ ๓ 
 ๘. นิพพิทาญาณ อยางใดอยางหนึ่ง  เปนอารมณ 
 ๙. มุญจิตุกัมยตาญาณ  

 ๑๐. ปฏิสังขาญาณ  

 ๑๑. สังขารุเปกขาญาณ   

 ๑๒. อนุโลมญาณ  

 ๑๓. โคตรภูญาณ    
 

รวม  ๓  ญาณนี้   มีนิพพาน   

คือ สอุปาทิเสสนิพพาน  เปนอารมณ 
    ๑๔. มัคคญาณ    
  ๑๕. ผลญาณ 
 ๑๖. ปจจเวกขณญาณ มีมรรค  ผล  นิพพาน  กิเลสท่ีประหาณแลว   
  และกิเลสท่ียังไมไดประหาณ  เปนอารมณ 

 

........................................................................................................................................................................................................................... 
 

๑๑๑.  ในญาณ  ๑๖  นั �น   ญาณไหน   มีอะไรเป็นอารมณ์      (43,  44,  55)   

ตอบ ในญาณ  ๑๖  นั้น                                                   (หนา…..………..…) 

ญาณท่ี ๑   คือ  นามรูปปริจเฉทญาณ   มีนามหรือรูปเปนอารมณ 
ญาณท่ี ๒ คือ  ปจจยปริคคหญาณ   มีเหตุปจจัยของนามรูปเปนอารมณ 

ญาณท่ี ๓  คือ  สัมมสนญาณเปนตนจนถึงญาณท่ี ๑๒  คืออนุโลมญาณ   รวม ๑๐  ญาณนี้ 
มีไตรลักษณหรือลักษณะ ๓  อยางใดอยางหนึ่ง  เปนอารมณ 

ญาณท่ี ๑๓, ๑๔, ๑๕   คือ  โคตรภูญาณ  มัคคญาณ  ผลญาณ   รวม ๓  ญาณนี้ 

มีนิพพาน  คือ  สอุปาทิเสสนิพพาน   เปนอารมณ 
ญาณท่ี ๑๖  คือ  ปจจเวกขณญาณ  มมีรรค  ผล  นิพพาน  กิเลสท่ีประหาณแลว   

    และกิเลสท่ียังไมไดประหาณ  เปนอารมณ 
 
 



๓๐ 

๑๑๒. ให้วิจารณ์เกี�ยวกบัวิปัสสนูปกิเลส   ว่าดีหรือไม่ดีอย่างไร     (43) 

ตอบ ขอวิจารณวา  ดีหรือไมดี   ก็ไดท้ัง  ๒  อยาง  ดังนี้     (หนา……………….…) 

ท่ีดีนั้น  คือดีตรงท่ีวา  ผูเจริญวิปสสนาไดปฏิบัตถิกูทาง  พยายามกําหนดพิจารณารูปนาม   

ไมทอถอย  จนถึงอุทยัพพยญาณอยางออนแลวเทานั้น   วิปสสนปูกิเลสจงึจะเกิดข้ึน 
ท่ีวาไมดีนั้น  คือไมดีตรงท่ีวา  ถาผูเจริญวิปสสนาท่ีไมฉลาด   เมื่อวิปสสนูปกิเลสเกิดข้ึน 

แลว   ยอมหลงติดอยูในวิปสสนูปกิเลส  เพราะเขาใจผิดคิดวาเปนมรรคเปนผล    

วิปสสนาวถิีก็จะไมดําเนนิตอไป  หยุดอยูเพียงแคนี้  โอกาสท่ีจะบรรลุมรรคผลก็หมดไป 
 
 

 
 
 

 
 

........................................................................................................................................................................................................................... 
 

ขอสอบเกา  คือ  ขุมทรัพยแหงปญญา 
 

........................................................................................................................................................................................................................... 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



๓๑ 

เฉลยขอ  ๔,  ๓๒,  ๐๐ 
.......................................................................................................................................................................................................................................................................  

 วฏัฏะ  3 

1 2 3 4 5 6 7 8 9 10 11 12 

อวิชชา  สังขาร วิญญาณ  นามรูป สฬายตนะ  ผัสสะ เวทนา  ตัณหา อุปาทาน  กัม อุปะ ชาต ิ ชรามรณะ 

 กิเลส      กัมม วิปากวัฏ      กิเลสวัฏ          กัมม วิปากวัฏ  

   

๔.    จงจาํแนกองคป์ฏิจจสมปุบาท  ๑๒   โดยวฏัฏะ  ๓   มาให้ถกูต้อง 

ตอบ  วัฏฏะ  ๓  อยาง  คือ                           (52)……….หนา 6)                              

๑.  กิเลสวัฏ      ไดแก    อวิชชา   ตัณหา   อุปาทาน 

๒.  กัมมวัฏ       ไดแก    กัมมภวะ   สังขาร 
๓.  วิปากวัฏ      ไดแก  อุปปตติภวะ   วิญญาณ   นามรูป   สฬายตนะ     

  ผัสสะ   เวทนา   ชาติ   ชรามรณะ 
 

......................................................................................................................................................................................................................................................................... 

สนัธิ 3   สงัเขป 4    
1 2 3 4 5 6 7 8 9 10 11 12 

อวิชชา  สังขาร วิญญาณ  นามรูป สฬายตนะ  ผัสสะ เวทนา  ตัณหา อุปาทาน  กัมมภวะ ชาต ิ ชรามรณะ 

 อดีตเหต ุ ปจจบุันผล ปจจบุันเหต ุ อนาคตผล  

  

๓๒.  เมื�อจาํแนกองคป์ฏิจจสมปุบาท  ๑๒   โดยการสืบต่อกนัแล้ว      

มีเท่าไร   คืออะไรบา้ง                (50,  53,  59,  61)……….หนา 157) 

ตอบ เมื่อจําแนกองคปฏิจจสมปุบาท  ๑๒  โดยการสืบตอกันแลว  มี  ๓  คือ 
 ๑. ในระหวาง  สังขารกับวิญญาณ   ท่ีเปนอดีตเหตุกับปจจุบนัผลตอกัน      สันธิหนึ่ง 

 ๒. ในระหวาง  เวทนากับตัณหา   ท่ีเปนปจจุบันผลกับปจจบุันเหตุตอกัน  สันธหินึ่ง 
 ๓. ในระหวาง  กัมมภวะกับชาติ    ท่ีเปนปจจุบันเหตุกับอนาคตผลตอกัน   สันธิหนึ่ง 
 

๐๐.  เมื�อจาํแนกองคป์ฏิจจสมปุบาท  ๑๒   โดยหมวดแล้ว   มี  ๔  คือ      

๑.  อวิชชา   สังขาร    ท่ีเปนอดีตเหตุ  หมวดหนึ่ง 

๒.  วิญญาณ  นามรูป  สฬายตนะ  ผัสสะ  เวทนา  ท่ีเปนปจจุบันผล  หมวดหนึ่ง 
๓.  ตัณหา   อุปาทาน   กัมมภวะ     ท่ีเปนปจจุบันเหต ุ หมวดหนึ่ง 
๔.  ชาติ   ชรามรณะ    ท่ีเปนอนาคตผล หมวดหนึ่ง 
 

     สําหรับ  โสกะ  ปริเทวะ  ทุกขะ  โทมนัสสะ  อุปายาสะ   ท้ัง ๕  นี้    
     สงเคราะหเขาอยูในหมวดท่ี ๔ 
                                                                                                                                                                                                           



๓๒ 

 
เอกสารชุดนี้จัดทําขึ้น 

โดยใชช่ือวา 
 

“รุนพ่ีแบงปน   เติมฝนรุนนอง ” 

ปท่ี  ๙ 
 

.......................................................... 
 

 
 
 
 
 
 

 
ขออนุโมทนา  ขอบคณุ   ขอบใจ   ทุก ๆ  ทาน 

ที่เอื้อเฟอขอมูล  เอกสารตาง ๆ   
พรอมทั้งคําแนะนาํอนัเปนประโยชนในการจัดทํา 

ขอใหทุก ๆ  ทาน  จงประสบแตความสุข  ความเจริญ 
ในชีวิต  หนาที่  การงาน 

และจงเปนผูมีสวนแหงธรรมขององคสมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจา 
โดยทั่วถึงกัน  เทอญ 

 
 
 
 

 
 



๓๓ 

เพิ�มเติม   ข้อสอบใหม่ 
(2562 - 2566) 

...........................................................................................................................................................................................(3. สัมภาษณ) 

กาล  3    
1 2 3 4 5 6 7 8 9 10 11 12 

อวิชชา  สังขาร วิญญาณ  นามรูป สฬายตนะ  ผัสสะ เวทนา  ตัณหา อุปาทาน  กัมมภวะ ชาต ิ ชรามรณะ 

 อดีตกาล  ปจจบุันกาล  อนาคตกาล  
 

๑.  จงแสดงรายละเอียดของ  กาล  (อทัธา  ๓) ?       

ตอบ กาล  ๓  คือ         (66) )……..…ซํ้าขอเขียน 5) 

อวิชชาและสังขารท้ัง  ๒  น้ี   เปนอดีตกาล      คือ   เปนธรรมท่ีเกิดในภพกอนๆ   
   ชาติ  ชรา  มรณะท้ัง  ๓  น้ี   เปนอนาคตกาล   คือ   เปนธรรมท่ีเกิดในภพหนา   

องคธรรม  ๘  ท่ีอยูตรงกลาง  คือ  วิญญาณ  นามรูป  สฬายตนะ  ผัสสะ  เวทนา   
ตัณหา  อุปาทาน  กัมมภวะ  เหลาน้ี   เปนปจจุบันกาล  คือ  เปนธรรมท่ีเกิดในภพน้ี   

 

๓.  ก.  ภาวนา   แปลว่าอย่างไร   มีจาํนวนเท่าไร   คืออะไรบ้าง ?   แสดงวจนัตถะว่าอย่างไร ?              

      ข.  จงจาํแนกสมถกรรมฐานโดยบญัญติั  ปรมตัถ ์        (65)……..…ซํ้าขอเขียน 5,  6,  49) 

ตอบ ก.   ภาวนา  แปลวา  ธรรมท่ีควรเจริญคือใหเกิดขึ้นบอย ๆ  ในสันดานของตน 
มีอยู  ๒  อยางคือ   ๑. สมถภาวนา       ๒. วิปสสนาภาวนา   
ดังแสดงวจนัตถะวา  “ภาเวตพฺพาติ = ภาวนา”  ธรรมท่ีบัณฑิตท้ังหลาย  พึงทําใหเกิดขึ้น 
เปนคร้ังแรกและคร้ังหลังๆ  ใหติดตอกันเปนนิจ  จนถึงเจริญขึ้น  ฉะน้ันจงึชื่อวา  ภาวนา 

 

ข. บัญญัติกรรมฐาน   มี  ๒๘   คือ   กสิณ ๑๐   อสุภะ ๑๐ 
โกฏฐาสบัญญัติ     ท่ีเปนอารมณของกายคตาสติ   
อัสสาสปสสาสบัญญัติ    ท่ีเปนอารมณของอานาปานัสสติ   
สัตวบัญญัติ ๔     ท่ีเปนอารมณของอัปปมัญญา ๔   
อากาสบัญญัติ  และนัตถภิาวบัญญัติ   ท่ีเปนอารมณของปฐมารุปปวิญญาณ   
     และตติยารุปปวิญญาณ 
ปรมัตถกรรมฐาน   มี  ๑๒   คือ   
อนุสสติ ๘     (เวนกายะ   อานาปานะ)        
อาหาเรปฏิกูลสัญญา ๑    จตุธาตุววัตถาน ๑  
อากาสานัญจายตนฌาน   และอากิญจัญญายตนฌาน    
ท่ีเปนอารมณของทุติยารุปปวิญญาณ  และจตุตถารุปปวิญญาณ 

 
 
 
  



๓๔ 

๔.  ก.  จริต   มีกี�ประเภท ?   คืออะไรบ้าง ?      (65) 

 ข.  โลกตุตรอภิญญา   คืออภิญญาใด ?   เพราะเหตุใด ?   จงบอกองคธ์รรมปรมตัถ ์?  

ตอบ   ก.  จริต  มี  ๖  ประเภท  คือ   
ราคจริต     โทสจริต     โมหจริต     ศรัทธาจริต     พุทธิจริต     วิตกจริต 
 

ข.  โลกุตตรอภิญญา  คือ  อาสวักขยญาณ   
เพราะเปนอภิญญาท่ีสามารถทําลายกิเลสอาสวะใหหมดส้ินไป  จากขันธสันดาน  
องคธรรมไดแก  ปญญาเจตสิก  ท่ีในอรหัตตมรรคจิต ๑ 

 

๕.  สมาบติั   มีกี�ประเภท   คืออะไรบ้าง ?     (64).............หนา 250) 

ตอบ สมาบัติ  มี  ๓  ประเภท  คือ  
๑.  ฌานสมาบัติ       ๒.  ผลสมาบัติ       ๓.  นิโรธสมาบัติ 

 

๕.  ก.  การเจริญจาคานุสสตินี�    ผูเ้จริญจะต้องมีการบริจาคทาน   ที�ถึงพร้อม 

ด้วยคณุความดี  ๓  ประการ   ได้แก่อะไรบ้าง      (66)…….…ซํ้าขอเขียน 33) 

ตอบ ตองพรอมดวยคุณความดี  ๓  ประการ  คือ 
 ๑.  ธัมมิยลัทธวัตถ ุ  คือ  วัตถุส่ิงของท่ีเปนเทยยธรรมน้ัน  ไดมาโดยชอบธรรม 
 ๒.  เจตนาสัมปทา   บริบูรณดวยเจตนาท้ัง ๓  คือ  ปุพพเจตนา  มุญจเจตนา  อปรเจตนา 
 ๓.  มุตตจาคี    คือ  มีการบริจาคท่ีสละพนไปจากความตระหน่ี  ตัณหา  มานะ  ทิฏฐิ 
 

๖.  วิปัสสนาญาณ   ที�สงเคราะหเ์ข้าในปฏิปทาญาณทสัสนวิสทุธินั�น   มีกี�ญาณ     

   คือญาณอะไรบ้าง   ให้แสดงความหมายด้วย    (63)……….หนา 22,  2)……..…ซํ้าขอเขียน 88) 

ตอบ วิปสสนาญาณ  ท่ีสงเคราะหเขาในปฏิปทาญาณทัสสนวิสุทธิน้ัน  มี  ๙  ญาณ   คือ                                                            
๑.  พลวอุทยัพพยญาณ     ปญญาท่ีมีกําลัง  เห็นความเกิดขึ้นและความดับไปของรูปนาม  
๒.  ภังคญาณ      ปญญาเห็นความดับไปของรูปนาม 
๓.  ภยญาณ   ปญญาเห็นรูปนามเปนภัยท่ีนากลัว 
๔.  อาทีนวญาณ    ปญญาเห็นโทษของรูปนาม 
๕.  นิพพิทาญาณ    ปญญาเกิดความเบ่ือหนายในรูปนาม 
๖.  มุญจิตุกัมยตาญาณ   ปญญาอยากหนีใหพนจากรูปนาม 
๗.  ปฏิสังขาญาณ    ปญญาพิจารณาไตรลักษณของรูปนาม  อยางกวางขวาง 
๘.  สังขารุเปกขาญาณ   ปญญาพิจารณาหาทางแลววางเฉยตอรูปนาม 
๙.  อนุโลมญาณ     ปญญาเห็นสอดคลองกับวปิสสนาญาณ  ๘  ขางตน 

        และถึงพรอมดวยกําลัง  เพ่ือใหมรรคญาณเกิด 
 
 
  
 



   

 

 

แสดงปฏิจจสมปุบาทธรรม 

โดย  อภิธรรมภาชนียนัย 
 

 

 เอกจิตตกัขณิกปฏิจจสมปุบาท 
 

.............................................................................................................................................................. 
 

๑.  อกุศลบท (น. ๑ - ๕) 

๒.  กุศลบท  (น. ๖ - ๑๐) 

๓.  อพยากตบท (น. ๑๑ - ๒๕) 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 

 

PC. 20 - 01 - 2567 

 
  

 

เอกสารตัวอยาง 



   

   

 

เก็บทุกรายละเอียด   ท่ีจําเปน 

เก็บทุกประเด็น  ท่ีสําคัญ 

 เก็บไวทุกความตองการ  เพ่ือคนพิเศษเชนคุณ  

  

 

เหมาะสําหรับนักศึกษาพระอภิธรรม 
ช้ัน  มัชฌิมอาภิธรรมิกะโท 

  
ใชเปนคูมือประกอบการเรียน 

ทบทวนเรื่องท่ีเรียนแลว 

เตรียมตัวสอบ 

 

 

 

พิมพครั้งท่ี  ๑ / ๒๕๖๑   จํานวน   ๑๒๐  เลม / ชุด 
พิมพครั้งท่ี  ๒ / ๒๕๖๒   จํานวน   ๑๕๐  เลม / ชุด 
พิมพครั้งท่ี  ๓ / ๒๕๖๓   จํานวน   ๑๕๐  เลม / ชุด 

พิมพครั้งท่ี  ๔ / ๒๕๖๔   จํานวน   ๑๕๐  เลม / ชุด 
พิมพครั้งท่ี  ๕ / ๒๕๖๕   จํานวน   ๑๕๐  เลม / ชุด 
พิมพครั้งท่ี  ๖ / ๒๕๖๖   จํานวน   ๑๕๐  เลม / ชุด 

พิมพครั้งท่ี  ๗ / ๒๕๖๗   จํานวน   ๑๕๐  เลม / ชุด 

 

 

 

 

 

 รวบรวมโดย 
  

พระมหาพิชิต  รตินฺธโร   ป.ธ. ๙ / ๒๕๕๖ 
อภิธรรมบัณฑิต  รุนที ่๕๙ / ๒๕๖๕                           

 



๑ 

๑.  ทิฏฐิคตสมัปยตุตจิต  ๔   เจตสิก  ๒๑    
1 2 3 4 5 6 7 8 9 10 11 12 

อวิชชา สังขาร วิญญาณ นาม ฉัฏฐายตนะ ผัสสะ เวทนา ตัณหา อุปาทาน ภวะ ชาต ิ ชรามรณะ 
   นามรูป สฬายตนะ        

.. 

อวิชฺชาปจฺจยา  สงฺขาโร สงฺขารปจฺจยา  วิญฺาณํ วิฺญาณปจฺจยา  นามํ 
นามปจฺจยา  ฉฏฐายตนํ ฉฏฐายตนปจฺจยา  ผสฺโส ผสฺสปจฺจยา  เวทนา 
เวทนาปจฺจยา  ตณฺหา ตณฺหาปจฺจยา  อุปาทานํ อุปาทานปจฺจยา  ภโว 
ภวปจฺจยา  ชาติ    ชาติปจฺจยา  ชรามรณํ    เอวเมตสฺส  เกวลสฺส  ทุกขฺกขฺนฺธสฺส  สมุทโย  โหติ.     
 

๑.  เพราะอวิชชาเปนเหตุ    อปุญญาภิสังขาร  คือทิฏฐิคตสัมปยุตตอกุศลเจตนา  
ท่ีเปนไปพรอมดวยอวิชชาน้ัน   จึงเกิดขึ้น 

๒.  เพราะอปุญญาภิสังขาร   คือทิฏฐิคตสัมปยุตตอกุศลเจตนา  เปนเหตุ   
ทิฏฐิคตสัมปยุตตจิต  จึงเกิดขึ้น            

๓.  เพราะทิฏฐิคตสัมปยุตตจิต  เปนเหตุ.......................เจตสิกขันธ ๓   
ท่ีประกอบกับทิฏฐิคตสัมปยุตตจิตน้ันๆ   จึงเกิดขึ้น  

๔.  เพราะเจตสิกขันธ ๓   ท่ีประกอบกับทิฏฐิคตสัมปยุตตจิต   เปนเหตุ 
มนายตนะ  คือทิฏฐิคตสัมปยุตตจิต   จึงเกิดขึ้น 

๕.  เพราะมนายตนะ    คือทิฏฐิคตสัมปยุตตจิต   เปนเหตุ 
มโนสัมผัสสะ  ท่ีประกอบกับทิฏฐิคตสัมปยุตตจิต  จึงเกิดขึ้น 

๖.  เพราะมโนสัมผัสสะ   ท่ีประกอบกับทิฏฐิคตสัมปยุตตจิต   เปนเหตุ    
เวทนา  ท่ีประกอบกับทิฏฐิคตสัมปยุตตจิต   จงึเกดิขึ้น 

๗.  เพราะเวทนา    ท่ีประกอบกับทิฏฐิคตสัมปยุตตจิต   เปนเหตุ    
ตัณหา  ท่ีประกอบกับทิฏฐิคตสัมปยุตตจิต   จึงเกิดขึน้ 

๘.  เพราะตัณหา   ท่ีประกอบกับทิฏฐิคตสัมปยุตตจิต  เปนเหตุ........................อุปาทาน ๓ 
   (เวนกามุปาทาน)   ท่ีประกอบกับทิฏฐิคตสัมปยุตตจิต   จึงเกิดขึ้น 

๙.  เพราะอุปาทาน ๓  (เวนกามุปาทาน)   ท่ีประกอบกับทิฏฐิคตสัมปยุตตจิต  เปนเหตุ   
ภวะ  คือทิฏฐิคตสัมปยุตตจิตตุปบาท (เวนทิฏฐิ)   จงึเกิดขึ้น 

๑๐.  เพราะภวะ   คือทิฏฐิคตสัมปยุตตจิตตุปบาท (เวนทิฏฐิ)   เปนเหตุ.................นามชาติ   
คืออาการท่ีเกิดขึ้น  ของทิฏฐิคตสัมปยุตตจิตตุปบาทน้ัน   จึงเกิดขึ้น 

๑๑.  เพราะนามชาติ   คืออาการท่ีเกิดขึ้น  ของทิฏฐิคตสัมปยุตตจิตตุปบาท   เปนเหตุ   
นามชรา  นามมรณะ   คือขณะต้ังและขณะดับ  ของทิฏฐิคตสัมปยุตตจิตตุปบาท   จงึเกดิขึ้น 
 ความเกิดขึ้นแหงกองทุกขแท ๆ ท้ังปวงน้ี  เพราะอาศัยปจจัยตาง ๆ  มีอวชิชาเปนตน   
ดังท่ีไดกลาวมาแลวน้ี 
 

 



๒ 

๒.  ทิฏฐิคตวิปปยตุตจิต  ๔   เจตสิก  ๒๑   
1 2 3 4 5 6 7 8 9 10 11 12 

อวิชชา สังขาร วิญญาณ นาม ฉัฏฐายตนะ ผัสสะ เวทนา ตัณหา อธิโมกข ภวะ ชาต ิ ชรามรณะ 

   นามรูป สฬายตนะ    อุปาทาน    

... 

อวิชฺชาปจฺจยา  สงฺขาโร สงฺขารปจฺจยา  วิญฺาณํ วิฺญาณปจฺจยา  นามํ 
นามปจฺจยา  ฉฏฐายตนํ ฉฏฐายตนปจฺจยา  ผสฺโส ผสฺสปจฺจยา  เวทนา 
เวทนาปจฺจยา  ตณฺหา ตณฺหาปจฺจยา  อธโิมกโฺข อธิโมกฺขปจฺจยา  ภโว 
ภวปจฺจยา  ชาติ    ชาติปจฺจยา  ชรามรณํ    เอวเมตสฺส  เกวลสฺส  ทุกขฺกขฺนฺธสฺส  สมุทโย  โหติ.     
 
๑.  เพราะอวิชชาเปนเหตุ    อปุญญาภิสังขาร  คือทิฏฐิคตวิปปยุตตอกุศลเจตนา  

ท่ีเปนไปพรอมดวยอวิชชาน้ัน   จึงเกิดขึ้น 
๒.  เพราะอปุญญาภิสังขาร   คือทิฏฐิคตวิปปยุตตอกุศลเจตนา  เปนเหตุ   

ทิฏฐิคตวิปปยุตตจิต  จึงเกดิขึ้น            
๓.  เพราะทิฏฐิคตวิปปยุตตจิต   เปนเหตุ    

เจตสิกขันธ ๓  ท่ีประกอบกับทิฏฐิคตวิปปยุตตจิต   จึงเกดิขึ้น  
๔.  เพราะเจตสิกขันธ ๓   ท่ีประกอบกับทิฏฐิคตวิปปยุตตจิต   เปนเหตุ 

มนายตนะ  คือทิฏฐิคตวิปปยุตตจิต   จึงเกิดขึ้น 
๕.  เพราะมนายตนะ    คือทิฏฐิคตวิปปยุตตจิต   เปนเหตุ 

มโนสัมผัสสะ  ท่ีประกอบกับทิฏฐิคตวิปปยุตตจิต   จึงเกดิขึ้น 
๖.  เพราะมโนสัมผัสสะ   ท่ีประกอบกับทิฏฐิคตวิปปยุตตจิต   เปนเหตุ    

เวทนา  ท่ีประกอบกับทิฏฐิคตวิปปยุตตจิต   จึงเกิดขึ้น 
๗.  เพราะเวทนา    ท่ีประกอบกับทิฏฐิคตวิปปยุตตจิต   เปนเหตุ    

ตัณหา  ท่ีประกอบกับทิฏฐิคตวิปปยุตตจิต   จึงเกดิขึน้ 
๘.  เพราะตัณหา    ท่ีประกอบกับทิฏฐิคตวิปปยุตตจิต  เปนเหตุ  

อธิโมกข  ท่ีประกอบกับทิฏฐิคตวิปปยุตตจิต   จึงเกดิขึ้น 
๙.  เพราะอธิโมกข   ท่ีประกอบกับทิฏฐิคตวิปปยุตตจิต  เปนเหตุ   

ภวะ  คือทิฏฐิคตวิปปยุตตจิตตุปบาท (เวนอธิโมกข)   จงึเกดิขึ้น 
๑๐.  เพราะภวะ   คือทิฏฐิคตวิปปยุตตจิตตุปบาท (เวนอธิโมกข)   เปนเหตุ   

นามชาติ  คืออาการท่ีเกิดขึ้น  ของทิฏฐิคตวิปปยุตตจิตตุปบาท  จึงเกิดขึ้น 
๑๑.  เพราะนามชาติ คืออาการท่ีเกิดขึ้น  ของทิฏฐิคตวิปปยุตตจิตตุปบาท   เปนเหตุ   
นามชรา  นามมรณะ คือขณะต้ังและขณะดับ  ของทิฏฐิคตวิปปยุตตจิตตุปบาท   จงึเกดิขึ้น 
 ความเกิดขึ้นแหงกองทุกขแท ๆ ท้ังปวงน้ี  เพราะอาศัยปจจัยตาง ๆ  มีอวชิชาเปนตน   
ดังท่ีไดกลาวมาแลวน้ี 
 



๓ 

๓.  โทสมลูจิต  ๒   เจตสิก  ๒๒   
1 2 3 4 5 6 7 8 9 10 11 12 

อวิชชา สังขาร วิญญาณ นาม ฉัฏฐายตนะ ผัสสะ เวทนา ปฏิฆะ อธิโมกข ภวะ ชาต ิ ชรามรณะ 
   นามรูป สฬายตนะ   ตัณหา อุปาทาน    

... 

อวิชฺชาปจฺจยา  สงฺขาโร สงฺขารปจฺจยา  วิญฺาณํ วิฺญาณปจฺจยา  นามํ 
นามปจฺจยา  ฉฏฐายตนํ ฉฏฐายตนปจฺจยา  ผสฺโส ผสฺสปจฺจยา  เวทนา 
เวทนาปจฺจยา  ปฏิฆ ํ ปฏิฆปจฺจยา  อธิโมกฺโข อธิโมกฺขปจฺจยา  ภโว 
ภวปจฺจยา  ชาติ    ชาติปจฺจยา  ชรามรณํ    เอวเมตสฺส  เกวลสฺส  ทุกขฺกขฺนฺธสฺส  สมุทโย  โหติ.     
 

๑.  เพราะอวิชชาเปนเหตุ    อปุญญาภิสังขาร  คือโทสมูลอกุศลเจตนา  
ท่ีเปนไปพรอมดวยอวิชชาน้ัน   จึงเกิดขึ้น 

๒.  เพราะอปุญญาภิสังขาร  คือโทสมูลอกุศลเจตนา  เปนเหตุ   
โทสมูลจิต  จึงเกิดขึ้น            

๓.  เพราะโทสมูลจิต    เปนเหตุ    
เจตสิกขันธ ๓  ท่ีประกอบกับโทสมูลจิต   จึงเกิดขึ้น  

๔.  เพราะเจตสิกขันธ ๓   ท่ีประกอบกับโทสมูลจิต   เปนเหตุ 
มนายตนะ  คือโทสมูลจิต   จงึเกดิขึ้น 

๕.  เพราะมนายตนะ    คือโทสมูลจิต   เปนเหตุ 
มโนสัมผัสสะ  ท่ีประกอบกับโทสมูลจิต   จึงเกิดขึ้น 

๖.  เพราะมโนสัมผัสสะ   ท่ีประกอบกับโทสมูลจิต   เปนเหตุ    
เวทนา  ท่ีประกอบกับโทสมูลจิต   จึงเกิดขึ้น 

๗.  เพราะเวทนา    ท่ีประกอบกับโทสมูลจิต   เปนเหตุ    
ปฏิฆะ  ท่ีประกอบกับโทสมูลจิต   จึงเกิดขึ้น 

๘.  เพราะปฏิฆะ    ท่ีประกอบกับโทสมูลจิต  เปนเหตุ  
อธิโมกข  ท่ีประกอบกับโทสมูลจิต   จึงเกิดขึ้น 

๙.  เพราะอธิโมกข    ท่ีประกอบกับโทสมูลจิต  เปนเหตุ   
ภวะ  คือโทสมูลจิตตุปบาท (เวนอธโิมกข)   จึงเกิดขึ้น 

๑๐.  เพราะภวะ    คือโทสมูลจิตตุปบาท (เวนอธิโมกข)   เปนเหตุ   
นามชาติ  คืออาการท่ีเกิดขึ้น  ของโทสมูลจิตตุปบาท   จึงเกิดขึ้น 

๑๑.  เพราะนามชาติ คืออาการท่ีเกิดขึ้น  ของโทสมูลจิตตุปบาท   เปนเหตุ   
นามชรา  นามมรณะ คือขณะต้ังและขณะดับ  ของโทสมูลจิตตุปบาท   จงึเกิดขึ้น 
 ความเกิดขึ้นแหงกองทุกขแท ๆ ท้ังปวงน้ี  เพราะอาศัยปจจัยตาง ๆ  มีอวชิชาเปนตน   
ดังท่ีไดกลาวมาแลวน้ี 
 

 



๔ 

๔.  วิจิกิจฉาสมัปยตุตจิต  ๑   เจตสิก  ๑๕ 
1 2 3 4 5 6 7 8   9 10 11 

อวิชชา สังขาร วิญญาณ นาม ฉัฏฐายตนะ ผัสสะ เวทนา วิจิกิจฉา  ภวะ ชาต ิ ชรามรณะ 
   นามรูป สฬายตนะ   ตัณหา อุปาทาน    

... 

อวิชฺชาปจฺจยา  สงฺขาโร สงฺขารปจฺจยา  วิญฺาณํ วิฺญาณปจฺจยา  นามํ 
นามปจฺจยา  ฉฏฐายตนํ ฉฏฐายตนปจฺจยา  ผสฺโส ผสฺสปจฺจยา  เวทนา 
เวทนาปจฺจยา  วิจิกจิฺฉา                วิจิกิจฉฺาปจฺจยา  ภโว 
ภวปจฺจยา  ชาติ    ชาติปจฺจยา  ชรามรณํ    เอวเมตสฺส  เกวลสฺส  ทุกขฺกขฺนฺธสฺส  สมุทโย  โหติ.     
 

๑.  เพราะอวิชชาเปนเหตุ    อปุญญาภิสังขาร  คือวิจกิจิฉาสัมปยุตตอกุศลเจตนา  
ท่ีเปนไปพรอมดวยอวิชชาน้ัน   จึงเกิดขึ้น 

๒.  เพราะอปุญญาภิสังขาร  คือวิจิกิจฉาสัมปยุตตอกุศลเจตนา  เปนเหตุ   
วิจิกิจฉาสัมปยุตตจิต  จึงเกิดขึ้น            

๓.  เพราะวิจิกิจฉาสัมปยุตตจิต  เปนเหตุ    
เจตสิกขันธ ๓  ท่ีประกอบกับวิจกิิจฉาสัมปยุตตจิต   จึงเกดิขึ้น  

๔.  เพราะเจตสิกขันธ ๓   ท่ีประกอบกับวิจิกจิฉาสัมปยุตตจิต   เปนเหตุ 
มนายตนะ  คือวิจิกิจฉาสัมปยุตตจิต   จึงเกิดขึ้น 

๕.  เพราะมนายตนะ    คือวิจิกิจฉาสัมปยุตตจิต   เปนเหตุ 
มโนสัมผัสสะ  ท่ีประกอบกับวิจกิิจฉาสัมปยุตตจิต   จึงเกดิขึ้น 

๖.  เพราะมโนสัมผัสสะ   ท่ีประกอบกับวิจิกจิฉาสัมปยุตตจิต   เปนเหตุ    
เวทนา  ท่ีประกอบกับวิจิกจิฉาสัมปยุตตจิต   จึงเกิดขึ้น 

๗.  เพราะเวทนา    ท่ีประกอบกับวิจิกจิฉาสัมปยุตตจิต   เปนเหตุ    
วิจิกิจฉา  ท่ีประกอบกับวจิกิิจฉาสัมปยุตตจิต   จึงเกดิขึ้น 

๘.  เพราะวิจกิิจฉา    ท่ีประกอบกับวิจิกจิฉาสัมปยุตตจิต  เปนเหตุ   
..................................................................................................................................................................................... 

ภวะ  คือวิจกิิจฉาสัมปยุตตจิตตุปบาท (เวนวิจิกจิฉา)   จึงเกดิขึ้น 
๙.  เพราะภวะ   คือวิจิกิจฉาสัมปยุตตจิตตุปบาท (เวนวิจกิิจฉา)   เปนเหตุ   

นามชาติ  คืออาการท่ีเกิดขึ้นของวิจกิิจฉาสัมปยุตตจิตตุปบาท  จึงเกดิขึ้น 
๑๐.  เพราะนามชาติ   คืออาการท่ีเกิดขึ้น  ของวจิิกิจฉาสัมปยุตตจิตตุปบาท   เปนเหตุ   
นามชรา  นามมรณะ   คือขณะต้ังและขณะดับ  ของวิจิกจิฉาสัมปยุตตจิตตุปบาท   จึงเกดิขึ้น 
 ความเกิดขึ้นแหงกองทุกขแท ๆ ท้ังปวงน้ี  เพราะอาศัยปจจัยตาง ๆ  มีอวชิชาเปนตน   
ดังท่ีไดกลาวมาแลวน้ี 
 

 

 



๕ 

๕.  อทุธจัจสมัปยตุตจิต  ๑   เจตสิก  ๑๕   
1 2 3 4 5 6 7 8 9 10 11 12 

อวิชชา สังขาร วิญญาณ นาม ฉัฏฐายตนะ ผัสสะ เวทนา อุทธัจจะ อธิโมกข ภวะ ชาต ิ ชรามรณะ 
   นามรูป สฬายตนะ   ตัณหา อุปาทาน    

.. 

อวิชฺชาปจฺจยา  สงฺขาโร สงฺขารปจฺจยา  วิญฺาณํ วิฺญาณปจฺจยา  นามํ 
นามปจฺจยา  ฉฏฐายตนํ ฉฏฐายตนปจฺจยา  ผสฺโส ผสฺสปจฺจยา  เวทนา 
เวทนาปจฺจยา  อุทฺธจฺจ ํ อุทฺธจฺจปจฺจยา  อธโิมกโฺข อธิโมกฺขปจฺจยา  ภโว 
ภวปจฺจยา  ชาติ    ชาติปจฺจยา  ชรามรณํ    เอวเมตสฺส  เกวลสฺส  ทุกขฺกขฺนฺธสฺส  สมุทโย  โหติ.     
 

๑.  เพราะอวิชชาเปนเหตุ    อปุญญาภิสังขาร  คืออุทธัจจสัมปยุตตอกุศลเจตนา  
ท่ีเปนไปพรอมดวยอวิชชาน้ัน   จึงเกิดขึ้น 

๒.  เพราะอปุญญาภิสังขาร   คืออุทธัจจสัมปยุตตอกุศลเจตนา  เปนเหตุ   
อุทธัจจสัมปยุตตจิต  จึงเกดิขึ้น            

๓.  เพราะอุทธัจจสัมปยุตตจิต  เปนเหตุ    
เจตสิกขันธ ๓  ท่ีประกอบกับอุทธัจจสัมปยุตตจิต   จึงเกิดขึ้น  

๔.  เพราะเจตสิกขันธ ๓   ท่ีประกอบกับอุทธัจจสัมปยุตตจิต   เปนเหตุ 
มนายตนะ  คืออุทธัจจสัมปยุตตจิต   จึงเกิดขึ้น 

๕.  เพราะมนายตนะ    คืออุทธัจจสัมปยุตตจิต   เปนเหตุ 
มโนสัมผัสสะ  ท่ีประกอบกับอุทธัจจสัมปยุตตจิต   จงึเกิดขึ้น 

๖.  เพราะมโนสัมผัสสะ   ท่ีประกอบกับอุทธัจจสัมปยุตตจิต   เปนเหตุ    
เวทนา  ท่ีประกอบกับอุทธจัจสัมปยุตตจิต   จึงเกิดขึน้ 

๗.  เพราะเวทนา    ท่ีประกอบกับอุทธัจจสัมปยุตตจิต   เปนเหตุ    
อุทธัจจะ  ท่ีประกอบกับอุทธัจจสัมปยุตตจิต   จึงเกดิขึ้น 

๘.  เพราะอุทธัจจะ    ท่ีประกอบกับอุทธัจจสัมปยุตตจิต  เปนเหตุ  
อธิโมกข  ท่ีประกอบกับอุทธัจจสัมปยุตตจิต   จึงเกดิขึ้น 

๙.  เพราะอธิโมกข    ท่ีประกอบกับอุทธัจจสัมปยุตตจิต  เปนเหตุ   
ภวะ  คืออุทธัจจสัมปยุตตจิตตุปบาท (เวนอธิโมกข)   จงึเกดิขึ้น 

๑๐.  เพราะภวะ   คืออุทธัจจสัมปยุตตจิตตุปบาท (เวนอธิโมกข)   เปนเหตุ   
นามชาติ  คืออาการท่ีเกิดขึ้น  ของอุทธัจจสัมปยุตตจิตตุปบาท  จึงเกิดขึ้น 

๑๑.  เพราะนามชาติ   คืออาการท่ีเกิดขึ้น  ของอุทธัจจสัมปยุตตจิตตุปบาท   เปนเหตุ   
นามชรา  นามมรณะ   คือขณะต้ังและขณะดับ  ของอุทธัจจสัมปยุตตจิตตุปบาท   จงึเกดิขึ้น 
 ความเกิดขึ้นแหงกองทุกขแท ๆ ท้ังปวงน้ี  เพราะอาศัยปจจัยตาง ๆ  มีอวชิชาเปนตน   
ดังท่ีไดกลาวมาแลวน้ี 
 

 



๖ 

๑.  มหากศุลญาณสมัปยตุตจิต  ๔   เจตสิก  ๓๘     
1 2 3 4 5 6 7 8 9 10 11 12 

กุศลมูล สังขาร วิญญาณ นาม ฉัฏฐายตนะ ผัสสะ เวทนา ปสาทะ อธิโมกข ภวะ ชาต ิ ชรามรณะ 

อวิชชา   นามรูป สฬายตนะ   ตัณหา อุปาทาน    

.. 

กุสลมูลปจฺจยา  สงขฺาโร สงฺขารปจฺจยา  วิญฺาณํ วิฺญาณปจฺจยา  นามํ 
นามปจฺจยา  ฉฏฐายตนํ ฉฏฐายตนปจฺจยา  ผสฺโส ผสฺสปจฺจยา  เวทนา 
เวทนาปจฺจยา  ปสาโท ปสาทปจฺจยา  อธิโมกฺโข อธิโมกฺขปจฺจยา  ภโว 
ภวปจฺจยา  ชาติ    ชาติปจฺจยา  ชรามรณํ    เอวเมตสฺส  เกวลสฺส  ทุกขฺกขฺนฺธสฺส  สมุทโย  โหติ.     
 

๑.  เพราะกุศลมูล ๓  เปนเหตุ    ปุญญาภิสังขาร  คือมหากุศลญาณสัมปยุตตเจตนา   
ท่ีเปนไปพรอมดวยกุศลมูล ๓ น้ัน   จึงเกิดขึ้น 

๒.  เพราะปุญญาภสัิงขาร   คือมหากุศลญาณสัมปยุตตเจตนา   เปนเหตุ   
มหากุศลญาณสัมปยุตตจิต  จึงเกดิขึ้น            

๓.  เพราะมหากุศลญาณสัมปยุตตจิต   เปนเหตุ    
เจตสิกขันธ ๓  ท่ีประกอบกับมหากุศลญาณสัมปยุตตจิต  จึงเกิดขึ้น  

๔.  เพราะเจตสิกขันธ ๓   ท่ีประกอบกับมหากุศลญาณสัมปยตุตจิต   เปนเหตุ 
มนายตนะ  คือมหากุศลญาณสัมปยุตตจิต   จึงเกิดขึน้ 

๕.  เพราะมนายตนะ    คือมหากุศลญาณสัมปยุตตจิต   เปนเหตุ 
มโนสัมผัสสะ  ท่ีประกอบกับมหากุศลญาณสัมปยุตตจิต   จึงเกิดขึ้น 

๖.  เพราะมโนสัมผัสสะ   ท่ีประกอบกับมหากุศลญาณสัมปยุตตจิต   เปนเหตุ    
เวทนา  ท่ีประกอบกับมหากุศลญาณสัมปยุตตจิต   จงึเกิดขึ้น 

๗.  เพราะเวทนา    ท่ีประกอบกับมหากุศลญาณสัมปยุตตจิต   เปนเหตุ    
ปสาทะคือศรัทธา  ท่ีประกอบกับมหากุศลญาณสัมปยุตตจิต  จึงเกดิขึ้น 

๘.  เพราะปสาทะ    คือศรัทธา  ท่ีประกอบกับมหากุศลญาณสัมปยุตตจิต   เปนเหตุ  
อธิโมกข  ท่ีประกอบกับมหากุศลญาณสัมปยุตตจิต   จงึเกดิขึ้น 

๙.  เพราะอธิโมกข    ท่ีประกอบกับมหากุศลญาณสัมปยุตตจิต   เปนเหตุ   
ภวะ  คือมหากุศลญาณสัมปยุตตจิตตุปบาท (เวนอธิโมกข)  จงึเกดิขึ้น 

๑๐.  เพราะภวะ    คือ  มหากุศลญาณสัมปยุตตจิตตุปบาท (เวนอธิโมกข)   เปนเหตุ   
              นามชาติ    คืออาการท่ีเกิดขึ้น  ของมหากุศลญาณสัมปยุตตจิตตุปบาท   จึงเกิดขึ้น 
๑๑.  เพราะนามชาติ คืออาการท่ีเกิดขึ้น  ของมหากุศลญาณสัมปยุตตจิตตุปบาท   เปนเหตุ   
นามชรา  นามมรณะ  คือขณะต้ังและขณะดับ  ของมหากุศลญาณสัมปยุตตจิตตุปบาท  จึงเกิดขึ้น 
 ความเกิดขึ้นแหงกองทุกขแท ๆ ท้ังปวงน้ี   เพราะอาศัยปจจัยตาง ๆ  มีกุศลมูลเปนตน 
ดังท่ีไดกลาวมาแลวน้ี 
 

 



๗ 

๒.  มหากศุลญาณวิปปยตุตจิต  ๔   เจตสิก  ๓๗    
1 2 3 4 5 6 7 8 9 10 11 12 

กุศลมูล สังขาร วิญญาณ นาม ฉัฏฐายตนะ ผัสสะ เวทนา ปสาทะ อธิโมกข ภวะ ชาต ิ ชรามรณะ 

อวิชชา   นามรูป สฬายตนะ   ตัณหา อุปาทาน    

.. 

กุสลมูลปจฺจยา  สงขฺาโร สงฺขารปจฺจยา  วิญฺาณํ วิฺญาณปจฺจยา  นามํ 
นามปจฺจยา  ฉฏฐายตนํ ฉฏฐายตนปจฺจยา  ผสฺโส ผสฺสปจฺจยา  เวทนา 
เวทนาปจฺจยา  ปสาโท ปสาทปจฺจยา  อธิโมกฺโข อธิโมกฺขปจฺจยา  ภโว 
ภวปจฺจยา  ชาติ    ชาติปจฺจยา  ชรามรณํ    เอวเมตสฺส  เกวลสฺส  ทุกขฺกขฺนฺธสฺส  สมุทโย  โหติ.     
 

๑.  เพราะกุศลมูล ๒ (เวนอโมหมูล)  เปนเหตุ   ปุญญาภิสังขาร  คือมหากุศลญาณวิปปยุตตเจตนา   
ท่ีเปนไปพรอมดวยกุศลมูล ๒ (เวนอโมหมูล)  น้ัน   จึงเกดิขึ้น 

๒.  เพราะปุญญาภิสังขาร   คือมหากุศลญาณวิปปยุตตเจตนา   เปนเหตุ   
มหากุศลญาณวิปปยุตตจิต  จึงเกดิขึ้น            

๓.  เพราะมหากุศลญาณวิปปยุตตจิต   เปนเหตุ    
เจตสิกขันธ ๓  ท่ีประกอบกับมหากุศลญาณวิปปยุตตจิต   จึงเกิดขึ้น  

๔.  เพราะเจตสิกขันธ ๓   ท่ีประกอบกับมหากุศลญาณวิปปยุตตจิต   เปนเหตุ 
มนายตนะ  คือมหากุศลญาณวิปปยุตตจิต   จงึเกดิขึน้ 

๕.  เพราะมนายตนะ    คือมหากุศลญาณวิปปยุตตจิต   เปนเหตุ 
มโนสัมผัสสะ  ท่ีประกอบกับมหากุศลญาณวิปปยุตตจิต   จึงเกิดขึ้น 

๖.  เพราะมโนสัมผัสสะ   ท่ีประกอบกับมหากุศลญาณวิปปยุตตจิต   เปนเหตุ    
เวทนา  ท่ีประกอบกับมหากุศลญาณวิปปยุตตจิต   จงึเกิดขึ้น 

๗.  เพราะเวทนา    ท่ีประกอบกับมหากุศลญาณวิปปยุตตจิต   เปนเหตุ.................ปสาทะ 
   คือศรัทธา  ท่ีประกอบกับมหากุศลญาณวิปปยุตตจิต   จึงเกิดขึ้น 

๘.  เพราะปสาทะ    คือศรัทธา  ท่ีประกอบกับมหากุศลญาณวิปปยุตตจิต   เปนเหตุ  
อธิโมกข  ท่ีประกอบกับมหากุศลญาณวิปปยุตตจิต   จงึเกดิขึ้น 

๙.  เพราะอธิโมกข    ท่ีประกอบกับมหากุศลญาณวิปปยุตตจิต   เปนเหตุ   
ภวะ  คือมหากุศลญาณวิปปยุตตจิตตุปบาท (เวนอธิโมกข)   จึงเกิดขึ้น 

๑๐.  เพราะภวะ   คือ  มหากุศลญาณวิปปยตุตจิตตุปบาท (เวนอธิโมกข)   เปนเหตุ   
     นามชาติ    คืออาการท่ีเกิดขึ้น  ของมหากุศลญาณวิปปยุตตจิตตุปบาท   จึงเกิดขึ้น 

๑๑.  เพราะนามชาติ   คืออาการท่ีเกิดขึ้น  ของมหากุศลญาณวิปปยุตตจิตตุปบาท  เปนเหตุ   
นามชรา  นามมรณะ   คือขณะต้ังและขณะดับ  ของมหากุศลญาณวิปปยุตตจิตตุปบาท   จึงเกิดขึ้น 
 ความเกิดขึ้นแหงกองทุกขแท ๆ ท้ังปวงน้ี   เพราะอาศัยปจจัยตาง ๆ  มีกุศลมูลเปนตน 
ดังท่ีไดกลาวมาแลวน้ี 
 

 



๘ 

๓.  รปูาวจรกศุลจิต  ๕   เจตสิก  ๓๕    
1 2 3 4 5 6 7 8 9 10 11 12 

กุศลมูล สังขาร วิญญาณ นาม ฉัฏฐายตนะ ผัสสะ เวทนา ปสาทะ อธิโมกข ภวะ ชาต ิ ชรามรณะ 

อวิชชา   นามรูป สฬายตนะ   ตัณหา อุปาทาน    

.. 

กุสลมูลปจฺจยา  สงขฺาโร สงฺขารปจฺจยา  วิญฺาณํ วิฺญาณปจฺจยา  นามํ 
นามปจฺจยา  ฉฏฐายตนํ ฉฏฐายตนปจฺจยา  ผสฺโส ผสฺสปจฺจยา  เวทนา 
เวทนาปจฺจยา  ปสาโท ปสาทปจฺจยา  อธิโมกฺโข อธิโมกฺขปจฺจยา  ภโว 
ภวปจฺจยา  ชาติ    ชาติปจฺจยา  ชรามรณํ    เอวเมตสฺส  เกวลสฺส  ทุกขฺกขฺนฺธสฺส  สมุทโย  โหติ.     
 

๑.  เพราะกุศลมูล ๓  เปนเหตุ    ปุญญาภิสังขาร  คือรูปาวจรกุศลเจตนา   
ท่ีเปนไปพรอมดวยกุศลมูล ๓ น้ัน   จึงเกิดขึ้น 

๒.  เพราะปุญญาภิสังขาร   คือรูปาวจรกุศลเจตนา   เปนเหตุ   
รูปาวจรกุศลจิต  จงึเกดิขึน้            

๓.  เพราะรูปาวจรกุศลจิต    เปนเหตุ    
เจตสิกขันธ ๓  ท่ีประกอบกับรูปาวจรกุศลจิต   จึงเกดิขึ้น  

๔.  เพราะเจตสิกขันธ ๓   ท่ีประกอบกับรูปาวจรกุศลจิต   เปนเหตุ 
มนายตนะ  คือรูปาวจรกุศลจิต   จึงเกิดขึ้น 

๕.  เพราะมนายตนะ    คือรูปาวจรกุศลจิต   เปนเหตุ 
มโนสัมผัสสะ  ท่ีประกอบกับรูปาวจรกุศลจิต   จึงเกดิขึ้น 

๖.  เพราะมโนสัมผัสสะ   ท่ีประกอบกับรูปาวจรกุศลจิต   เปนเหตุ    
เวทนา  ท่ีประกอบกับรูปาวจรกุศลจิต   จึงเกิดขึ้น 

๗.  เพราะเวทนา    ท่ีประกอบกับรูปาวจรกุศลจิต   เปนเหตุ    
ปสาทะ  คือศรัทธา  ท่ีประกอบกับรูปาวจรกุศลจิต   จึงเกดิขึ้น 

๘.  เพราะปสาทะ    คือศรัทธา  ท่ีประกอบกับรูปาวจรกุศลจิต   เปนเหตุ  
อธิโมกข  ท่ีประกอบกับรูปาวจรกุศลจิต   จึงเกดิขึ้น 

๙.  เพราะอธิโมกข    ท่ีประกอบกับรูปาวจรกุศลจิต   เปนเหตุ   
ภวะ  คือรูปาวจรกุศลจิตตุปบาท (เวนอธิโมกข)   จึงเกิดขึ้น 

๑๐.  เพราะภวะ    คือรูปาวจรกุศลจิตตุปบาท (เวนอธโิมกข)   เปนเหตุ   
               นามชาติ   คืออาการท่ีเกิดขึ้น  ของรูปาวจรกุศลจิตตุปบาท   จงึเกิดขึ้น 
๑๑.  เพราะนามชาติ คืออาการท่ีเกิดขึ้น  ของรูปาวจรกุศลจิตตุปบาท  เปนเหตุ   
นามชรา  นามมรณะ   คือขณะต้ังและขณะดับ  ของรูปาวจรกุศลจิตตุปบาท   จึงเกิดขึ้น 
 ความเกิดขึ้นแหงกองทุกขแท ๆ ท้ังปวงน้ี   เพราะอาศัยปจจัยตาง ๆ  มีกุศลมูลเปนตน 
ดังท่ีไดกลาวมาแลวน้ี 
 

 



๙ 

๔.  อรปูาวจรกศุลจิต  ๔   เจตสิก  ๓๐    
1 2 3 4 5 6 7 8 9 10 11 12 

กุศลมูล สังขาร วิญญาณ นาม ฉัฏฐายตนะ ผัสสะ เวทนา ปสาทะ อธิโมกข ภวะ ชาต ิ ชรามรณะ 

อวิชชา   นามรูป สฬายตนะ   ตัณหา อุปาทาน    

.. 

กุสลมูลปจฺจยา  สงขฺาโร สงฺขารปจฺจยา  วิญฺาณํ วิฺญาณปจฺจยา  นามํ 
นามปจฺจยา  ฉฏฐายตนํ ฉฏฐายตนปจฺจยา  ผสฺโส ผสฺสปจฺจยา  เวทนา 
เวทนาปจฺจยา  ปสาโท ปสาทปจฺจยา  อธิโมกฺโข อธิโมกฺขปจฺจยา  ภโว 
ภวปจฺจยา  ชาติ    ชาติปจฺจยา  ชรามรณํ    เอวเมตสฺส  เกวลสฺส  ทุกขฺกขฺนฺธสฺส  สมุทโย  โหติ.     
 

๑.  เพราะกุศลมูล ๓  เปนเหตุ    อาเนญชาภิสังขาร  คืออรูปาวจรกุศลเจตนา   
ท่ีเปนไปพรอมดวยกุศลมูล ๓ น้ัน   จึงเกิดขึ้น 

๒.  เพราะอาเนญชาภิสังขาร   คืออรูปาวจรกุศลเจตนา   เปนเหตุ   
อรูปาวจรกุศลจิต  จึงเกิดขึน้            

๓.  เพราะอรูปาวจรกุศลจิต    เปนเหตุ    
เจตสิกขันธ ๓  ท่ีประกอบกับอรูปาวจรกุศลจิต   จึงเกิดขึ้น  

๔.  เพราะเจตสิกขันธ ๓   ท่ีประกอบกับอรูปาวจรกุศลจิต   เปนเหตุ 
มนายตนะ  คืออรูปาวจรกุศลจิต   จึงเกิดขึ้น 

๕.  เพราะมนายตนะ    คืออรูปาวจรกุศลจิต   เปนเหตุ 
มโนสัมผัสสะ  ท่ีประกอบกับอรูปาวจรกุศลจิต   จึงเกิดขึ้น 

๖.  เพราะมโนสัมผัสสะ   ท่ีประกอบกับอรูปาวจรกุศลจิต   เปนเหตุ    
เวทนา  ท่ีประกอบกับอรูปาวจรกุศลจิต   จงึเกดิขึ้น 

๗.  เพราะเวทนา    ท่ีประกอบกับอรูปาวจรกุศลจิต   เปนเหตุ    
ปสาทะ  คือศรัทธา  ท่ีประกอบกับอรูปาวจรกุศลจิต   จึงเกิดขึ้น 

๘.  เพราะปสาทะ    คือศรัทธา  ท่ีประกอบกับอรูปาวจรกุศลจิต   เปนเหตุ  
อธิโมกข  ท่ีประกอบกับอรูปาวจรกุศลจิต   จึงเกดิขึ้น 

๙.  เพราะอธิโมกข    ท่ีประกอบกับอรูปาวจรกุศลจิต   เปนเหตุ   
ภวะ  คืออรูปาวจรกุศลจิตตุปบาท (เวนอธิโมกข)   จงึเกิดขึ้น 

๑๐.  เพราะภวะ   คืออรูปาวจรกุศลจิตตุปบาท (เวนอธโิมกข)   เปนเหตุ   
              นามชาติ   คืออาการท่ีเกิดขึ้น  ของอรูปาวจรกุศลจิตตุปบาท   จึงเกดิขึ้น 
๑๑.  เพราะนามชาติ   คืออาการท่ีเกิดขึ้น  ของอรูปาวจรกุศลจิตตุปบาท   เปนเหตุ   
นามชรา  นามมรณะ   คือขณะต้ังและขณะดับ  ของอรูปาวจรกุศลจิตตุปบาท   จึงเกิดขึ้น 
 ความเกิดขึน้แหงกองทุกขแท ๆ ท้ังปวงน้ี   เพราะอาศัยปจจัยตาง ๆ  มีกุศลมูลเปนตน 
ดังท่ีไดกลาวมาแลวน้ี 
 

 



๑๐ 

๕.  โลกตุตรกศุลจิต  ๔   เจตสิก  ๓๖ 

1 2 3 4 5 6 7 8 9 10 11 12 

กุศลมูล สังขาร วิญญาณ นาม ฉัฏฐายตนะ ผัสสะ เวทนา ปสาทะ อธิโมกข ภวะ ชาต ิ ชรามรณะ 

อวิชชา   นามรูป สฬายตนะ   ตัณหา อุปาทาน    

.. 

กุสลมูลปจฺจยา  สงขฺาโร สงฺขารปจฺจยา  วิญฺาณํ วิฺญาณปจฺจยา  นามํ 
นามปจฺจยา  ฉฏฐายตนํ ฉฏฐายตนปจฺจยา  ผสฺโส ผสฺสปจฺจยา  เวทนา 
เวทนาปจฺจยา  ปสาโท ปสาทปจฺจยา  อธิโมกฺโข อธิโมกฺขปจฺจยา  ภโว 
ภวปจฺจยา  ชาติ    ชาติปจฺจยา  ชรามรณํ    เอวเมเตสํ  ธมฺมานํ  สมุทโย  โหติ.     
 

๑.  เพราะกุศลมูล ๓  เปนเหตุ    ปุญญาภิสังขาร  คือโลกุตตรกุศลเจตนา   
ท่ีเปนไปพรอมดวยกุศลมูล ๓ น้ัน   จึงเกิดขึ้น 

๒.  เพราะปุญญาภิสังขาร   คือโลกุตตรกุศลเจตนา   เปนเหตุ   
โลกุตตรกุศลจิต   จึงเกิดขึน้            

๓.  เพราะโลกุตตรกุศลจิต    เปนเหตุ    
เจตสิกขันธ ๓  ท่ีประกอบกับโลกุตตรกุศลจิต   จึงเกดิขึ้น  

๔.  เพราะเจตสิกขันธ ๓   ท่ีประกอบกับโลกุตตรกุศลจิต   เปนเหตุ 
มนายตนะ  คือโลกุตตรกุศลจิต   จึงเกิดขึ้น 

๕.  เพราะมนายตนะ    คือโลกุตตรกุศลจิต   เปนเหตุ 
มโนสัมผัสสะ  ท่ีประกอบกับโลกุตตรกุศลจิต   จงึเกดิขึ้น 

๖.  เพราะมโนสัมผัสสะ   ท่ีประกอบกับโลกุตตรกุศลจิต   เปนเหตุ    
เวทนา  ท่ีประกอบกับโลกตุตรกุศลจิต   จึงเกิดขึ้น 

๗.  เพราะเวทนา    ท่ีประกอบกับโลกุตตรกุศลจิต   เปนเหตุ    
ปสาทะ  คือศรัทธา  ท่ีประกอบกับโลกุตตรกุศลจิต   จึงเกดิขึ้น 

๘.  เพราะปสาทะ    คือศรัทธา  ท่ีประกอบกับโลกุตตรกุศลจิต   เปนเหตุ  
อธิโมกข  ท่ีประกอบกับโลกุตตรกุศลจิต   จึงเกดิขึ้น 

๙.  เพราะอธิโมกข    ท่ีประกอบกับโลกุตตรกุศลจิต   เปนเหตุ   
ภวะ  คือโลกุตตรกุศลจิตตุปบาท (เวนอธิโมกข)   จงึเกิดขึ้น 

๑๐.  เพราะภวะ   คือโลกุตตรกุศลจิตตุปบาท (เวนอธโิมกข)   เปนเหตุ   
               นามชาติ   คืออาการท่ีเกิดขึ้น  ของโลกุตตรกุศลจิตตุปบาท   จงึเกิดขึ้น 
๑๑.  เพราะนามชาติ   คืออาการท่ีเกิดขึ้น  ของโลกุตตรกุศลจิตตุปบาท  เปนเหตุ   
นามชรา  นามมรณะ   คือขณะต้ังและขณะดับ  ของโลกุตตรกุศลจิตตุปบาท   จึงเกิดขึ้น 
 การเกิดขึ้นของโลกุตตรกุศลธรรม  ยอมเปนไปดงัน้ี 
 

 

 



๑๑ 

๑.  ทวิปัญจวิญญาณจิต  ๑๐   สพัพ. เจตสิก  ๗       
 1 2 3 4 5 6   7 8 9 

 สังขาร วิญญาณ นาม ฉัฏฐายตนะ ผัสสะ เวทนา   ภวะ ชาต ิ ชรามรณะ 

อวิชชา   นามรูป สฬายตนะ   ตัณหา อุปาทาน    

..   

                  สงฺขารปจฺจยา  วิญฺาณํ วิฺญาณปจฺจยา  นามํ 
นามปจฺจยา  ฉฏฐายตนํ ฉฏฐายตนปจฺจยา  ผสฺโส ผสฺสปจฺจยา  เวทนา 

                                   เวทนาปจฺจยา  ภโว 
ภวปจฺจยา  ชาติ    ชาติปจฺจยา  ชรามรณํ    เอวเมตสฺส  เกวลสฺส  ทุกขฺกขฺนฺธสฺส  สมุทโย  โหติ.     
 

๑.  เพราะปุญญาภิสังขาร   อปุญญาภิสังขาร  คือ  มหากุศลเจตนา ๘   
อกุศลเจตนา ๑๒  เปนเหตุ   ทวิปญจวญิญาณจิต ๑๐   จึงเกิดขึ้น 

๒.  เพราะทวิปญจวิญญาณจิต ๑๐   เปนเหตุ   
เจตสิกขันธ ๓  ท่ีประกอบกับทวิปญจวญิญาณจิต ๑๐   จึงเกดิขึ้น  

๓.  เพราะเจตสิกขันธ ๓   ท่ีประกอบกับทวิปญจวญิญาณจิต ๑๐   เปนเหตุ 
มนายตนะ  คือทวิปญจวิญญาณจิต ๑๐   จึงเกิดขึ้น 

๔.  เพราะมนายตนะ    คือทวิปญจวิญญาณจิต ๑๐  เปนเหตุ...............ผัสสะ ๕  มีจักขุสัมผัสสะ 
เปนตน   ท่ีประกอบกับทวปิญจวิญญาณจิต ๑๐   จึงเกิดขึ้น 

๕.  เพราะผัสสะ ๕  มีจักขสัุมผัสสะเปนตน  ท่ีประกอบกับทวิปญจวญิญาณจิต ๑๐  เปนเหตุ    
เวทนา  ท่ีประกอบกับทวปิญจวิญญาณจิต ๑๐   จึงเกิดขึ้น 

๖.  เพราะเวทนา    ท่ีประกอบกับทวิปญจวญิญาณจิต ๑๐   เปนเหตุ    
..................................................................................................................................................................... 

ภวะ  คือทวิปญจวญิญาณจิตตุปบาท (เวนเวทนา)   จึงเกดิขึ้น 
๗.  เพราะภวะ    คือทวิปญจวิญญาณจิตตุปบาท (เวนเวทนา)   เปนเหตุ    
             นามชาติ    คืออาการท่ีเกิดขึ้น  ของทวิปญจวิญญาณจิตตุปบาท   จึงเกิดขึ้น 
๘.  เพราะนามชาติ   คืออาการท่ีเกิดขึ้น  ของทวิปญจวิญญาณจิตตุปบาท   เปนเหตุ   
นามชรา  นามมรณะ   คือขณะต้ังและขณะดับ  ของทวิปญจวญิญาณจิตตุปบาท  จึงเกิดขึ้น  
 ความเกิดขึ้นแหงกองทุกขแท ๆ ท้ังปวงน้ี   เพราะอาศัยปจจัยตาง ๆ  มีปุญญาภิสังขาร 
อปุญญาภิสังขาร  เปนตน   ดงัท่ีไดกลาวมาแลวน้ี 
 

 ..................................................................................................................................................................... 
 

หมายเหต ุ :  ทวิปญจวิญญาณจิต ๑๐ สัมปฏิจฉนจิต ๒ 

สันตีรณจิต ๓    อาวัชชนจิต ๒ 
ทานใสตัวเลขไวดวย 

 
 



๑๒ 

๒.  สมัปฏิจฉนจิต  ๒   อญัญ. เจตสิก  ๑๐       
 1 2 3 4 5 6  7 8 9 10 

 สังขาร วิญญาณ นาม ฉัฏฐายตนะ ผัสสะ เวทนา  อธิโมกข  ภวะ ชาต ิ ชรามรณะ 

อวิชชา   นามรูป สฬายตนะ   ตัณหา อุปาทาน    

..   

                  สงฺขารปจฺจยา  วิญฺาณํ วิฺญาณปจฺจยา  นามํ 
นามปจฺจยา  ฉฏฐายตนํ ฉฏฐายตนปจฺจยา  ผสฺโส ผสฺสปจฺจยา  เวทนา 

                  เวทนาปจฺจยา  อธโิมกโฺข อธิโมกฺขปจฺจยา  ภโว 
ภวปจฺจยา  ชาติ    ชาติปจฺจยา  ชรามรณํ    เอวเมตสฺส  เกวลสฺส  ทุกขฺกขฺนฺธสฺส  สมุทโย  โหติ.     
 

๑.  เพราะปุญญาภิสังขาร  อปุญญาภิสังขาร  คือ  มหากุศลเจตนา ๘  อกุศลเจตนา ๑๒  เปนเหตุ 
สัมปฏิจฉนจิต ๒   จงึเกดิขึ้น 

๒.  เพราะสัมปฏิจฉนจิต ๒    เปนเหตุ   
เจตสิกขันธ ๓  ท่ีประกอบกับสัมปฏิจฉนจิต ๒   จึงเกิดขึ้น  

๓.  เพราะเจตสิกขันธ ๓   ท่ีประกอบกับสัมปฏิจฉนจิต ๒   เปนเหตุ 
มนายตนะ  คือสัมปฏิจฉนจิต ๒   จึงเกิดขึ้น 

๔.  เพราะมนายตนะ    คือสัมปฏิจฉนจิต ๒   เปนเหตุ 
มโนสัมผัสสะ  ท่ีประกอบกับสัมปฏิจฉนจิต ๒   จึงเกิดขึ้น 

๕.  เพราะมโนสัมผัสสะ   ท่ีประกอบกับสัมปฏิจฉนจิต ๒   เปนเหตุ    
เวทนา  ท่ีประกอบกับสัมปฏิจฉนจิต ๒   จึงเกิดขึ้น 

๖.  เพราะเวทนา    ท่ีประกอบกับสัมปฏิจฉนจิต ๒   เปนเหตุ    
อธิโมกข  ท่ีประกอบกับสัมปฏิจฉนจิต ๒   จึงเกิดขึน้ 

๗.  เพราะอธิโมกข    ท่ีประกอบกับสัมปฏิจฉนจิต ๒   เปนเหตุ    
........................................................................................................................................................... 

ภวะ  คือสัมปฏิจฉนจิตตุปบาท (เวนอธิโมกข)   จงึเกิดขึ้น 
๘.  เพราะภวะ    คือ  สัมปฏิจฉนจิตตุปบาท (เวนอธโิมกข)   เปนเหตุ    
            นามชาติ    คืออาการท่ีเกิดขึ้น  ของสัมปฏิจฉนจิตตุปบาท   จึงเกิดขึ้น 
๙.  เพราะนามชาติ   คืออาการท่ีเกิดขึ้น  ของสัมปฏิจฉนจิตตุปบาท   เปนเหตุ   
นามชรา  นามมรณะ   คือขณะต้ังและขณะดับ  ของสัมปฏิจฉนจิตตุปบาท   จึงเกิดขึ้น  
 ความเกิดขึ้นแหงกองทุกขแท ๆ ท้ังปวงน้ี   เพราะอาศัยปจจัยตาง ๆ  มีปุญญาภิสังขาร 
อปุญญาภิสังขาร  เปนตน   ดงัท่ีไดกลาวมาแลวน้ี 
  
 

 

 

 

 

 



๑๓ 

๓.  สนัตีรณจิต  ๓   อญัญ. เจตสิก  ๑๑       
 1 2 3 4 5 6  7 8 9 10 

 สังขาร วิญญาณ นาม ฉัฏฐายตนะ ผัสสะ เวทนา  อธิโมกข  ภวะ ชาต ิ ชรามรณะ 

อวิชชา   นามรูป สฬายตนะ   ตัณหา อุปาทาน    

..   

                  สงฺขารปจฺจยา  วิญฺาณํ วิฺญาณปจฺจยา  นามํ 
นามปจฺจยา  ฉฏฐายตนํ ฉฏฐายตนปจฺจยา  ผสฺโส ผสฺสปจฺจยา  เวทนา 

                  เวทนาปจฺจยา  อธโิมกโฺข อธิโมกฺขปจฺจยา  ภโว 
ภวปจฺจยา  ชาติ    ชาติปจฺจยา  ชรามรณํ    เอวเมตสฺส  เกวลสฺส  ทุกขฺกขฺนฺธสฺส  สมุทโย  โหติ.     

 

๑.  เพราะปุญญาภิสังขาร  อปุญญาภิสังขาร  คือ  มหากุศลเจตนา ๘  อกุศลเจตนา ๑๒  เปนเหตุ    
สันตีรณจิต ๓   จึงเกิดขึ้น 

๒.  เพราะสันตีรณจิต ๓    เปนเหตุ   
เจตสิกขันธ ๓  ท่ีประกอบกับสันตีรณจิต ๓   จึงเกดิขึ้น  

๓.  เพราะเจตสิกขันธ ๓   ท่ีประกอบกับสันตีรณจิต ๓   เปนเหตุ 
มนายตนะ  คือสันตีรณจิต ๓   จงึเกดิขึ้น 

๔.  เพราะมนายตนะ    คือสันตีรณจิต ๓   เปนเหตุ 
มโนสัมผัสสะ  ท่ีประกอบกับสันตีรณจิต ๓   จึงเกดิขึ้น 

๕.  เพราะมโนสัมผัสสะ   ท่ีประกอบกับสันตีรณจิต ๓   เปนเหตุ    
เวทนา  ท่ีประกอบกับสันตีรณจิต ๓   จึงเกดิขึ้น 

๖.  เพราะเวทนา    ท่ีประกอบกับสันตีรณจิต ๓   เปนเหตุ    
อธิโมกข  ท่ีประกอบกับสันตีรณจิต ๓   จึงเกิดขึ้น 

๗.  เพราะอธิโมกข    ท่ีประกอบกับสันตีรณจิต ๓   เปนเหตุ    
................................................................................................................................................... 

ภวะ  คือสันตีรณจิตตุปบาท (เวนอธโิมกข)   จงึเกิดขึ้น 
๘.  เพราะภวะ   คือสันตีรณจิตตุปบาท (เวนอธิโมกข)   เปนเหตุ    
            นามชาติ    คืออาการท่ีเกิดขึ้น  ของสันตีรณจิตตุปบาท   จึงเกิดขึ้น 
๙.  เพราะนามชาติ   คืออาการท่ีเกิดขึ้น  ของสันตีรณจิตตุปบาท   เปนเหตุ   
นามชรา  นามมรณะ   คือขณะต้ังและขณะดับ  ของสันตีรณจิตตุปบาท   จึงเกิดขึ้น  
 ความเกิดขึ้นแหงกองทุกขแท ๆ ท้ังปวงน้ี   เพราะอาศัยปจจัยตาง ๆ  มีปุญญาภิสังขาร   
อปุญญาภิสังขาร  เปนตน   ดงัท่ีไดกลาวมาแลวน้ี 
  
 

 

 

 

 



๑๔ 

๔.  อาวชัชนจิต  ๒   อญัญ. เจตสิก  ๑๑       
 1 2 3 4 5 6  7 8 9 10 

 สังขาร วิญญาณ นาม ฉัฏฐายตนะ ผัสสะ เวทนา  อธิโมกข  ภวะ ชาต ิ ชรามรณะ 

อวิชชา   นามรูป สฬายตนะ   ตัณหา อุปาทาน    

..   

                  สงฺขารปจฺจยา  วิญฺาณํ วิฺญาณปจฺจยา  นามํ 
นามปจฺจยา  ฉฏฐายตนํ ฉฏฐายตนปจฺจยา  ผสฺโส ผสฺสปจฺจยา  เวทนา 

                  เวทนาปจฺจยา  อธโิมกโฺข อธิโมกฺขปจฺจยา  ภโว 
ภวปจฺจยา  ชาติ    ชาติปจฺจยา  ชรามรณํ    เอวเมตสฺส  เกวลสฺส  ทุกขฺกขฺนฺธสฺส  สมุทโย  โหติ.     

 

๑.  เพราะอาวัชชนเจตนา    เปนเหตุ    อาวัชชนจิต ๒   จึงเกิดขึ้น 
๒.  เพราะอาวัชชนจิต ๒    เปนเหตุ   

เจตสิกขันธ ๓  ท่ีประกอบกับอาวัชชนจิต ๒   จึงเกิดขึ้น  
๓.  เพราะเจตสิกขันธ ๓   ท่ีประกอบกับอาวัชชนจิต ๒   เปนเหตุ 

มนายตนะ  คืออาวัชชนจิต ๒   จงึเกดิขึ้น 
๔.  เพราะมนายตนะ    คืออาวัชชนจิต ๒   เปนเหตุ 

มโนสัมผัสสะ  ท่ีประกอบกับอาวัชชนจิต ๒   จงึเกดิขึ้น 
๕.  เพราะมโนสัมผัสสะ   ท่ีประกอบกับอาวัชชนจิต ๒   เปนเหตุ    

เวทนา  ท่ีประกอบกับอาวชัชนจิต ๒   จึงเกิดขึ้น 
๖.  เพราะเวทนา    ท่ีประกอบกับอาวัชชนจิต ๒   เปนเหตุ    

อธิโมกข  ท่ีประกอบกับอาวัชชนจิต ๒   จึงเกิดขึ้น 
๗.  เพราะอธิโมกข    ท่ีประกอบกับอาวัชชนจิต ๒   เปนเหตุ    
..................................................................................................................................................... 

ภวะ  คืออาวัชชนจิตตุปบาท (เวนอธิโมกข)   จงึเกดิขึ้น 
๘.  เพราะภวะ   คืออาวัชชนจิตตุปบาท (เวนอธิโมกข)   เปนเหตุ    
             นามชาติ    คืออาการท่ีเกิดขึ้น  ของอาวัชชนจิตตุปบาท   จงึเกดิขึ้น 
๙.  เพราะนามชาติ   คืออาการท่ีเกิดขึ้น  ของอาวัชชนจิตตุปบาท   เปนเหตุ   
นามชรา  นามมรณะ   คือขณะต้ังและขณะดับ  ของอาวัชชนจิตตุปบาท   จงึเกิดขึ้น  
 ความเกิดขึน้แหงกองทุกขแท ๆ ท้ังปวงน้ี   เพราะอาศัยปจจัยตาง ๆ  มีอาวัชชนเจตนา   
เปนตน   ดงัท่ีไดกลาวมาแลวน้ี 
  
 

 

 

 

 

 



๑๕ 

๕.  หสิตปุปาทจิต  ๑   เจตสิก  ๑๒       
 1 2 3 4 5 6  7 8 9 10 

 สังขาร วิญญาณ นาม ฉัฏฐายตนะ ผัสสะ เวทนา  อธิโมกข  ภวะ ชาต ิ ชรามรณะ 

อวิชชา   นามรูป สฬายตนะ   ตัณหา อุปาทาน    

..   

                  สงฺขารปจฺจยา  วิญฺาณํ วิฺญาณปจฺจยา  นามํ 
นามปจฺจยา  ฉฏฐายตนํ ฉฏฐายตนปจฺจยา  ผสฺโส ผสฺสปจฺจยา  เวทนา 

                  เวทนาปจฺจยา  อธโิมกโฺข อธิโมกฺขปจฺจยา  ภโว 
ภวปจฺจยา  ชาติ    ชาติปจฺจยา  ชรามรณํ    เอวเมตสฺส  เกวลสฺส  ทุกขฺกขฺนฺธสฺส  สมุทโย  โหติ.     
 

๑.  เพราะหสิตุปปาทเจตนา   เปนเหตุ   หสิตุปปาทจิต   จึงเกิดขึ้น 
๒.  เพราะหสิตุปปาทจิต    เปนเหตุ   

เจตสิกขันธ ๓  ท่ีประกอบกับหสิตุปปาทจิต   จึงเกิดขึ้น  
๓.  เพราะเจตสิกขันธ ๓   ท่ีประกอบกับหสิตุปปาทจิต   เปนเหตุ 

มนายตนะ  คือหสิตุปปาทจิต   จึงเกิดขึ้น 
๔.  เพราะมนายตนะ    คือหสิตุปปาทจิต   เปนเหตุ 

มโนสัมผัสสะ  ท่ีประกอบกับหสิตุปปาทจิต   จงึเกดิขึ้น 
๕.  เพราะมโนสัมผัสสะ   ท่ีประกอบกับหสิตุปปาทจิต   เปนเหตุ    

เวทนา  ท่ีประกอบกับหสิตุปปาทจิต   จึงเกิดขึ้น 
๖.  เพราะเวทนา    ท่ีประกอบกับหสิตุปปาทจิต   เปนเหตุ    

อธิโมกข  ท่ีประกอบกับหสิตุปปาทจิต   จึงเกิดขึ้น 
๗.  เพราะอธิโมกข    ท่ีประกอบกับหสิตุปปาทจิต   เปนเหตุ    
............................................................................................................................................................................................. 

                     ภวะ   คือหสิตุปปาทจิตตุปบาท (เวนอธิโมกข)   จึงเกิดขึ้น 
๘.  เพราะภวะ   คือหสิตุปปาทจิตตุปบาท (เวนอธิโมกข)   เปนเหตุ    
             นามชาติ    คืออาการท่ีเกิดขึ้น  ของหสิตุปปาทจิตตุปบาท   จึงเกิดขึ้น 
๙.  เพราะนามชาติ   คืออาการท่ีเกิดขึ้น  ของหสิตุปปาทจิตตุปบาท   เปนเหตุ   
นามชรา  นามมรณะ   คือขณะต้ังและขณะดับ  ของหสิตุปปาทจิตตุปบาท   จึงเกิดขึ้น  
 ความเกิดขึน้แหงกองทุกขแท ๆ ท้ังปวงน้ี   เพราะอาศัยปจจัยตาง ๆ  มีหสิตุปปาทเจตนา 
เปนตน   ดงัท่ีไดกลาวมาแลวน้ี 
  
 

 

 

 

 



๑๖ 

๖.  มหาวิบากญาณสมัปยตุตจิต  ๔   เจตสิก  ๓๓       
 1 2 3 4 5 6 7 8 9 10 11 

 สังขาร วิญญาณ นาม ฉัฏฐายตนะ ผัสสะ เวทนา ปสาทะ อธิโมกข  ภวะ ชาต ิ ชรามรณะ 

อวิชชา   นามรูป สฬายตนะ   ตัณหา อุปาทาน    

..   

                  สงฺขารปจฺจยา  วิญฺาณํ วิฺญาณปจฺจยา  นามํ 
นามปจฺจยา  ฉฏฐายตนํ ฉฏฐายตนปจฺจยา  ผสฺโส ผสฺสปจฺจยา  เวทนา 
เวทนาปจฺจยา  ปสาโท ปสาทปจฺจยา  อธิโมกฺโข อธิโมกฺขปจฺจยา  ภโว 
ภวปจฺจยา  ชาติ    ชาติปจฺจยา  ชรามรณํ    เอวเมตสฺส  เกวลสฺส  ทุกขฺกขฺนฺธสฺส  สมุทโย  โหติ.     

 

๑.  เพราะปุญญาภิสังขาร   คือมหากุศลญาณสัมปยุตตเจตนา   เปนเหตุ    
มหาวิบากญาณสัมปยุตตจิต   จึงเกิดขึ้น 

๒.  เพราะมหาวิบากญาณสัมปยุตตจิต   เปนเหตุ..................เจตสิกขนัธ ๓ 
ท่ีประกอบกับมหาวิบากญาณสัมปยุตตจิต   จึงเกิดขึน้  

๓.  เพราะเจตสิกขันธ ๓   ท่ีประกอบกับมหาวิบากญาณสัมปยุตตจิต   เปนเหตุ 
มนายตนะ  คือมหาวิบากญาณสัมปยุตตจิต  จึงเกิดขึ้น 

๔.  เพราะมนายตนะ    คือมหาวิบากญาณสัมปยุตตจิต   เปนเหตุ 
มโนสัมผัสสะ  ท่ีประกอบกับมหาวิบากญาณสัมปยุตตจิต   จึงเกิดขึ้น 

๕.  เพราะมโนสัมผัสสะ   ท่ีประกอบกับมหาวิบากญาณสัมปยุตตจิต   เปนเหตุ    
เวทนา  ท่ีประกอบกับมหาวิบากญาณสัมปยุตตจิต   จึงเกดิขึ้น 

๖.  เพราะเวทนา    ท่ีประกอบกับมหาวิบากญาณสัมปยุตตจิต  เปนเหตุ..................ปสาทะ 
คือศรัทธา  ท่ีประกอบกับมหาวิบากญาณสัมปยุตตจิต   จึงเกิดขึ้น 

๗.  เพราะปสาทะ    คือศรัทธา  ท่ีประกอบกับมหาวิบากญาณสัมปยุตตจิต   เปนเหตุ  
อธิโมกข    ท่ีประกอบกับมหาวิบากญาณสัมปยุตตจิต   จึงเกิดขึ้น 

๘.  เพราะอธโิมกข    ท่ีประกอบกับมหาวิบากญาณสัมปยุตตจิต   เปนเหตุ    
ภวะ   คือมหาวิบากญาณสัมปยุตตจิตตุปบาท (เวนอธิโมกข)   จึงเกดิขึ้น 

๙.  เพราะภวะ   คือมหาวิบากญาณสัมปยุตตจิตตุปบาท (เวนอธิโมกข)   เปนเหตุ    
              นามชาติ    คืออาการท่ีเกิดขึ้น  ของมหาวิบากญาณสัมปยุตตจิตตุปบาท   จึงเกิดขึ้น 
๑๐.  เพราะนามชาติ   คืออาการท่ีเกิดขึ้น  ของมหาวิบากญาณสัมปยุตตจิตตุปบาท  เปนเหตุ   
นามชรา  นามมรณะ   คือขณะต้ังและขณะดับ  ของมหาวิบากญาณสัมปยุตตจิตตุปบาท  จึงเกดิขึ้น  
 ความเกิดขึ้นแหงกองทุกขแท ๆ ท้ังปวงน้ี   เพราะอาศัยปจจัยตาง ๆ  มีปุญญาภิสังขาร   
เปนตน   ดงัท่ีไดกลาวมาแลวน้ี 
 
 
 
  
 



๑๗ 

๗.  มหาวิบากญาณวิปปยตุตจิต  ๔   เจตสิก  ๓๒       
 1 2 3 4 5 6 7 8 9 10 11 

 สังขาร วิญญาณ นาม ฉัฏฐายตนะ ผัสสะ เวทนา ปสาทะ อธิโมกข  ภวะ ชาต ิ ชรามรณะ 

อวิชชา   นามรูป สฬายตนะ   ตัณหา อุปาทาน    

..   

                  สงฺขารปจฺจยา  วิญฺาณํ วิฺญาณปจฺจยา  นามํ 
นามปจฺจยา  ฉฏฐายตนํ ฉฏฐายตนปจฺจยา  ผสฺโส ผสฺสปจฺจยา  เวทนา 
เวทนาปจฺจยา  ปสาโท ปสาทปจฺจยา  อธิโมกฺโข อธิโมกฺขปจฺจยา  ภโว 
ภวปจฺจยา  ชาติ    ชาติปจฺจยา  ชรามรณํ    เอวเมตสฺส  เกวลสฺส  ทุกขฺกขฺนฺธสฺส  สมุทโย  โหติ.     
 

๑.   เพราะปุญญาภิสังขาร   คือ  มหากุศลญาณวิปปยตุตเจตนา   เปนเหตุ  
(๑.  เพราะปุญญาภิสังขาร   คือ  มหากุศลเจตนา ๘  เปนเหตุ)  
     (มก.ุ8  =  มหากุศล - ทวิเหตุกอุกกัฏฐะเจตนา 4  ติเหตุกโอมกะเจตนา 4)...........ปฏิจจ. หนา ๔๙)    

มหาวิบากญาณวิปปยุตตจิต   จึงเกิดขึ้น 
๒.  เพราะมหาวิบากญาณวิปปยุตตจิต   เปนเหตุ     

เจตสิกขันธ ๓  ท่ีประกอบกับมหาวิบากญาณวิปปยตุตจิต  จึงเกิดขึ้น  
๓.  เพราะเจตสิกขันธ ๓   ท่ีประกอบกับมหาวิบากญาณวิปปยุตตจิต   เปนเหตุ 

มนายตนะ  คือมหาวิบากญาณวิปปยุตตจิต   จึงเกดิขึ้น 
๔.  เพราะมนายตนะ    คือมหาวิบากญาณวิปปยุตตจิต   เปนเหตุ 

มโนสัมผัสสะ  ท่ีประกอบกับมหาวิบากญาณวิปปยตุตจิต   จึงเกิดขึ้น 
๕.  เพราะมโนสัมผัสสะ   ท่ีประกอบกับมหาวิบากญาณวิปปยุตตจิต   เปนเหตุ    

เวทนา  ท่ีประกอบกับมหาวิบากญาณวิปปยุตตจิต   จึงเกดิขึ้น 
๖.  เพราะเวทนา    ท่ีประกอบกับมหาวิบากญาณวิปปยุตตจิต   เปนเหตุ..................ปสาทะ 

คือศรัทธา  ท่ีประกอบกับมหาวิบากญาณวิปปยุตตจิต   จึงเกิดขึ้น 
๗.  เพราะปสาทะ    คือศรัทธา  ท่ีประกอบกับมหาวิบากญาณวิปปยุตตจิต   เปนเหตุ  

อธิโมกข  ท่ีประกอบกับมหาวิบากญาณวิปปยุตตจิต   จึงเกิดขึ้น 
๘.  เพราะอธโิมกข    ท่ีประกอบกับมหาวิบากญาณวิปปยุตตจิต   เปนเหตุ    
                    ภวะ   คือมหาวิบากญาณวิปปยุตตจิตตุปบาท (เวนอธิโมกข)   จึงเกดิขึ้น 
๙.  เพราะภวะ   คือมหาวิบากญาณวิปปยุตตจิตตุปบาท (เวนอธิโมกข)   เปนเหตุ    
              นามชาติ    คืออาการท่ีเกิดขึ้น  ของมหาวิบากญาณวิปปยุตตจิตตุปบาท   จึงเกิดขึ้น 
๑๐.  เพราะนามชาติ   คืออาการท่ีเกิดขึ้น  ของมหาวิบากญาณวิปปยุตตจิตตุปบาท  เปนเหตุ   
นามชรา  นามมรณะ   คือขณะต้ังและขณะดับของมหาวิบากญาณวิปปยุตตจิตตุปบาท  จึงเกิดขึ้น  
 ความเกิดขึ้นแหงกองทุกขแท ๆ ท้ังปวงน้ี   เพราะอาศัยปจจัยตาง ๆ  มีปุญญาภิสังขาร   
เปนตน   ดงัท่ีไดกลาวมาแลวน้ี 
 

 



๑๘ 

(อธิบาย)...................๗.  มหาวิบากญาณวิปปยตุตจิต  ๔   เจตสิก  ๓๒       
 

(๑.  เพราะปุญญาภิสังขาร   คือ  มหากุศลเจตนา ๘  เปนเหตุ)  
มหาวิบากญาณวิปปยุตตจติ   จึงเกิดขึ้น      

     
     

อเหตุก.18     

                

           อุ.สัน.กุวิ.1 = (มนุส.1 - จาตุ.1)  

           (ทวิเหตุกโอมกะ 4)  

          

(มก.ุ8)     

     

      

                   ติเหตกุะ 4 ทวิเหตกุะ 4   

โอมกะ 4   โอมกะ 4   
อุกกัฏฐะ 4 อุกกัฏฐะ 4   

     

(มวิ.8)   

(ทวิเหตุกอุกกัฏฐะ 4 + ติเหตุกโอมกะ 4) 

  

 
(ติเหตุกอุกกัฏฐะ4)   

      
                (มวิ. สัม.4)   (มวิ. วิป.4)   
                     (มนุส.1 - เทวภูมิ 6)   

      
     

 

 

  
 

 

 

  

  

  

    



๑๙ 

๘.  รปูาวจรวิปากจิต  ๕   เจตสิก  ๓๕       
 1 2 3 4 5 6 7 8 9 10 11 

 สังขาร วิญญาณ นาม ฉัฏฐายตนะ ผัสสะ เวทนา ปสาทะ อธิโมกข  ภวะ ชาต ิ ชรามรณะ 

อวิชชา   นามรูป สฬายตนะ   ตัณหา อุปาทาน    

..   

                  สงฺขารปจฺจยา  วิญฺาณํ วิฺญาณปจจฺยา  นามํ 
นามปจฺจยา  ฉฏฐายตนํ ฉฏฐายตนปจฺจยา  ผสฺโส ผสฺสปจฺจยา  เวทนา 
เวทนาปจฺจยา  ปสาโท ปสาทปจฺจยา  อธิโมกฺโข อธิโมกฺขปจฺจยา  ภโว 
ภวปจฺจยา  ชาติ    ชาติปจฺจยา  ชรามรณํ    เอวเมตสฺส  เกวลสฺส  ทุกขฺกขฺนฺธสฺส  สมุทโย  โหติ.     
 

๑.  เพราะปุญญาภิสังขาร   คือรูปาวจรกุศลเจตนา   เปนเหตุ    
รูปาวจรวิปากจิต   จึงเกิดขึ้น 

๒.  เพราะรูปาวจรวิปากจิต    เปนเหตุ     
เจตสิกขันธ ๓  ท่ีประกอบกับรูปาวจรวิปากจิต   จงึเกิดขึ้น  

๓.  เพราะเจตสิกขันธ ๓   ท่ีประกอบกับรูปาวจรวิปากจิต  เปนเหตุ 
มนายตนะ  คือรูปาวจรวิปากจิต   จึงเกดิขึ้น 

๔.  เพราะมนายตนะ    คือรูปาวจรวิปากจิต   เปนเหตุ 
มโนสัมผัสสะ  ท่ีประกอบกับรูปาวจรวิปากจิต   จงึเกิดขึ้น 

๕.  เพราะมโนสัมผัสสะ   ท่ีประกอบกับรูปาวจรวิปากจิต   เปนเหตุ    
เวทนา  ท่ีประกอบกับรูปาวจรวิปากจิต   จึงเกิดขึ้น 

๖.  เพราะเวทนา    ท่ีประกอบกับรูปาวจรวิปากจิต   เปนเหตุ   
ปสาทะ  คือศรัทธา  ท่ีประกอบกับรูปาวจรวิปากจิต   จึงเกิดขึ้น 

๗.  เพราะปสาทะ    คือศรัทธา  ท่ีประกอบกับรูปาวจรวิปากจิต   เปนเหตุ  
อธิโมกข    ท่ีประกอบกับรูปาวจรวิปากจิต   จึงเกดิขึน้ 

๘.  เพราะอธโิมกข    ท่ีประกอบกับรูปาวจรวิปากจิต   เปนเหตุ    
ภวะ  คือรูปาวจรวิปากจิตตุปบาท (เวนอธิโมกข)   จงึเกิดขึ้น 

๙.  เพราะภวะ   คือรูปาวจรวิปากจิตตุปบาท (เวนอธโิมกข)   เปนเหตุ    
              นามชาติ    คืออาการท่ีเกิดขึ้น  ของรูปาวจรวิปากจิตตุปบาท   จึงเกดิขึ้น 
๑๐.  เพราะนามชาติ   คืออาการท่ีเกิดขึ้น  ของรูปาวจรวิปากจิตตุปบาท   เปนเหตุ   
นามชรา  นามมรณะ   คือขณะต้ังและขณะดับ  ของรูปาวจรวิปากจิตตุปบาท   จึงเกิดขึ้น  
 ความเกิดขึ้นแหงกองทุกขแท ๆ ท้ังปวงน้ี   เพราะอาศัยปจจัยตาง ๆ  มีปุญญาภิสังขาร   
เปนตน   ดงัท่ีไดกลาวมาแลวน้ี 
  
 

 

 



๒๐ 

๙.  อรปูาวจรวิปากจิต  ๔   เจตสิก  ๓๐       
 1 2 3 4 5 6 7 8 9 10 11 

 สังขาร วิญญาณ นาม ฉัฏฐายตนะ ผัสสะ เวทนา ปสาทะ อธิโมกข  ภวะ ชาต ิ ชรามรณะ 

อวิชชา   นามรูป สฬายตนะ   ตัณหา อุปาทาน    

..   

                  สงฺขารปจฺจยา  วิญฺาณํ วิฺญาณปจจฺยา  นามํ 
นามปจฺจยา  ฉฏฐายตนํ ฉฏฐายตนปจฺจยา  ผสฺโส ผสฺสปจฺจยา  เวทนา 
เวทนาปจฺจยา  ปสาโท ปสาทปจฺจยา  อธิโมกฺโข อธิโมกฺขปจฺจยา  ภโว 
ภวปจฺจยา  ชาติ    ชาติปจฺจยา  ชรามรณํ    เอวเมตสฺส  เกวลสฺส  ทุกขฺกขฺนฺธสฺส  สมุทโย  โหติ.     
 

๑.  เพราะอาเนญชาภิสังขาร   คืออรูปาวจรกุศลเจตนา   เปนเหตุ    
อรูปาวจรวิปากจิต   จึงเกดิขึ้น 

๒.  เพราะอรูปาวจรวิปากจิต   เปนเหตุ     
เจตสิกขันธ ๓  ท่ีประกอบกับอรูปาวจรวิปากจิต   จึงเกิดขึ้น  

๓.  เพราะเจตสิกขันธ ๓   ท่ีประกอบกับอรูปาวจรวิปากจิต  เปนเหตุ 
มนายตนะ  คืออรูปาวจรวิปากจิต   จึงเกิดขึ้น 

๔.  เพราะมนายตนะ    คืออรูปาวจรวิปากจิต   เปนเหตุ 
มโนสัมผัสสะ  ท่ีประกอบกับอรูปาวจรวิปากจิต   จึงเกิดขึ้น 

๕.  เพราะมโนสัมผัสสะ   ท่ีประกอบกับอรูปาวจรวิปากจิต   เปนเหตุ    
เวทนา  ท่ีประกอบกับอรูปาวจรวิปากจิต   จงึเกดิขึ้น 

๖.  เพราะเวทนา    ท่ีประกอบกับอรูปาวจรวิปากจิต   เปนเหตุ   
ปสาทะ  คือศรัทธา  ท่ีประกอบกับอรูปาวจรวิปากจิต   จึงเกิดขึ้น 

๗.  เพราะปสาทะ    คือศรัทธา  ท่ีประกอบกับอรูปาวจรวิปากจิต   เปนเหตุ  
อธิโมกข  ท่ีประกอบกับอรูปาวจรวิปากจิต   จึงเกดิขึน้ 

๘.  เพราะอธโิมกข    ท่ีประกอบกับอรูปาวจรวิปากจิต   เปนเหตุ    
ภวะ  คืออรูปาวจรวิปากจติตุปบาท (เวนอธิโมกข)   จึงเกดิขึ้น 

๙.  เพราะภวะ   คืออรูปาวจรวิปากจิตตุปบาท (เวนอธิโมกข)   เปนเหตุ    
              นามชาติ    คืออาการท่ีเกิดขึ้น  ของอรูปาวจรวิปากจิตตุปบาท   จึงเกิดขึ้น 
๑๐.  เพราะนามชาติ   คืออาการท่ีเกิดขึ้น  ของอรูปาวจรวิปากจิตตุปบาท   เปนเหตุ   
นามชรา  นามมรณะ   คือขณะต้ังและขณะดับ  ของอรูปาวจรวิปากจิตตุปบาท   จงึเกดิขึ้น  
 ความเกิดขึ้นแหงกองทุกขแท ๆ ท้ังปวงน้ี   เพราะอาศัยปจจัยตาง ๆ  มีอาเนญชาภิสังขาร 
เปนตน   ดงัท่ีไดกลาวมาแลวน้ี 
  

 

 

 



๒๑ 

๑๐.  โลกตุตรวิปากจิต  ๔   เจตสิก  ๓๖       
 1 2 3 4 5 6 7 8 9 10 11 

 สังขาร วิญญาณ นาม ฉัฏฐายตนะ ผัสสะ เวทนา ปสาทะ อธิโมกข  ภวะ ชาต ิ ชรามรณะ 

อวิชชา   นามรูป สฬายตนะ   ตัณหา อุปาทาน    

..   

                  สงฺขารปจฺจยา  วิญฺาณํ วิฺญาณปจฺจยา  นามํ 
นามปจฺจยา  ฉฏฐายตนํ ฉฏฐายตนปจฺจยา  ผสฺโส ผสฺสปจฺจยา  เวทนา 
เวทนาปจฺจยา  ปสาโท ปสาทปจฺจยา  อธิโมกฺโข อธิโมกฺขปจฺจยา  ภโว 
ภวปจฺจยา  ชาติ    ชาติปจฺจยา  ชรามรณํ    เอวเมเตสํ  ธมฺมานํ  สมุทโย  โหติ.     
 

๑.  เพราะปุญญาภิสังขาร   คือโลกุตตรกุศลเจตนา   เปนเหตุ    
โลกุตตรวิปากจิต   จึงเกิดขึ้น 

๒.  เพราะโลกุตตรวิปากจติ    เปนเหตุ     
เจตสิกขันธ ๓  ท่ีประกอบกับโลกุตตรวิปากจิต   จงึเกิดขึ้น  

๓.  เพราะเจตสิกขันธ ๓   ท่ีประกอบกับโลกุตตรวิปากจิต  เปนเหตุ 
มนายตนะ  คือโลกุตตรวิปากจิต   จึงเกดิขึ้น 

๔.  เพราะมนายตนะ    คือโลกุตตรวิปากจิต   เปนเหตุ 
มโนสัมผัสสะ  ท่ีประกอบกับโลกุตตรวิปากจิต   จงึเกิดขึ้น 

๕.  เพราะมโนสัมผัสสะ   ท่ีประกอบกับโลกุตตรวิปากจิต   เปนเหตุ    
เวทนา  ท่ีประกอบกับโลกตุตรวิปากจิต   จึงเกิดขึ้น 

๖.  เพราะเวทนา    ท่ีประกอบกับโลกุตตรวิปากจิต   เปนเหตุ   
ปสาทะ  คือศรัทธา  ท่ีประกอบกับโลกุตตรวิปากจิต   จึงเกิดขึ้น 

๗.  เพราะปสาทะ    คือศรัทธา  ท่ีประกอบกับโลกุตตรวิปากจิต   เปนเหตุ  
อธิโมกข  ท่ีประกอบกับโลกุตตรวิปากจิต   จึงเกดิขึน้ 

๘.  เพราะอธโิมกข    ท่ีประกอบกับโลกุตตรวิปากจิต   เปนเหตุ    
ภวะ  คือโลกุตตรวิปากจิตตุปบาท (เวนอธิโมกข)   จงึเกิดขึ้น 

๙.  เพราะภวะ   คือโลกุตตรวิปากจิตตุปบาท (เวนอธโิมกข)   เปนเหตุ    
              นามชาติ    คืออาการท่ีเกิดขึ้น  ของโลกุตตรวิปากจิตตุปบาท   จึงเกดิขึ้น 
๑๐.  เพราะนามชาติ   คืออาการท่ีเกิดขึ้น  ของโลกุตตรวิปากจิตตุปบาท   เปนเหตุ   
นามชรา  นามมรณะ   คือขณะต้ังและขณะดับ  ของโลกุตตรวิปากจิตตุปบาท   จึงเกิดขึ้น  
 การเกิดขึ้นของโลกุตตรวิปากธรรม  ยอมเปนไปดงัน้ี 
  
  

 

 

 



๒๒ 

๑๑.  มหากิริยาญาณสมัปยตุตจิต  ๔   เจตสิก  ๓๕       
 1 2 3 4 5 6 7 8 9 10 11 

 สังขาร วิญญาณ นาม ฉัฏฐายตนะ ผัสสะ เวทนา ปสาทะ อธิโมกข  ภวะ ชาต ิ ชรามรณะ 

อวิชชา   นามรูป สฬายตนะ   ตัณหา อุปาทาน    

..   

                  สงฺขารปจฺจยา  วิญฺาณํ วิฺญาณปจฺจยา  นามํ 
นามปจฺจยา  ฉฏฐายตนํ ฉฏฐายตนปจฺจยา  ผสฺโส ผสฺสปจฺจยา  เวทนา 
เวทนาปจฺจยา  ปสาโท ปสาทปจฺจยา  อธิโมกฺโข อธิโมกฺขปจฺจยา  ภโว 
ภวปจฺจยา  ชาติ    ชาติปจฺจยา  ชรามรณํ    เอวเมตสฺส  เกวลสฺส  ทุกขฺกขฺนฺธสฺส  สมุทโย  โหติ.     
 

 ๑.  เพราะมหากิริยาญาณสัมปยุตตเจตนา   เปนเหตุ   
มหากิริยาญาณสัมปยุตตจิต  จึงเกดิขึ้น            

๒.  เพราะมหากิริยาญาณสัมปยุตตจิต   เปนเหตุ    
เจตสิกขันธ ๓  ท่ีประกอบกับมหากิริยาญาณสัมปยุตตจิต  จึงเกิดขึ้น  

๓.  เพราะเจตสิกขันธ ๓   ท่ีประกอบกับมหากิริยาญาณสัมปยุตตจิต   เปนเหตุ 
มนายตนะ  คือมหากิริยาญาณสัมปยุตตจิต   จึงเกดิขึ้น 

๔.  เพราะมนายตนะ    คือมหากิริยาญาณสัมปยุตตจิต   เปนเหตุ 
มโนสัมผัสสะ  ท่ีประกอบกับมหากิริยาญาณสัมปยุตตจิต  จงึเกดิขึ้น 

๕.  เพราะมโนสัมผัสสะ   ท่ีประกอบกับมหากิริยาญาณสัมปยุตตจิต   เปนเหตุ    
เวทนา  ท่ีประกอบกับมหากิริยาญาณสัมปยุตตจิต   จึงเกดิขึ้น 

๖.  เพราะเวทนา    ท่ีประกอบกับมหากิริยาญาณสัมปยุตตจิต   เปนเหตุ..................ปสาทะ 
      คือศรัทธา  ท่ีประกอบกับมหากิริยาญาณสัมปยุตตจิต   จึงเกิดขึ้น 
๗.  เพราะปสาทะ    คือศรัทธา  ท่ีประกอบกับมหากิริยาญาณสัมปยุตตจิต   เปนเหตุ  

อธิโมกข  ท่ีประกอบกับมหากิริยาญาณสัมปยตุตจิต   จึงเกิดขึ้น 
๘.  เพราะอธโิมกข    ท่ีประกอบกับมหากิริยาญาณสัมปยุตตจิต   เปนเหตุ   

ภวะ  คือมหากิริยาญาณสัมปยุตตจิตตุปบาท (เวนอธิโมกข)  จึงเกิดขึ้น 
๙.  เพราะภวะ   คือมหากิริยาญาณสัมปยุตตจิตตุปบาท (เวนอธิโมกข)   เปนเหตุ   
              นามชาติ    คืออาการท่ีเกิดขึ้น  ของมหากิริยาญาณสัมปยุตตจิตตุปบาท   จึงเกิดขึ้น 
๑๐.  เพราะนามชาติ   คืออาการท่ีเกิดขึ้นของมหากิริยาญาณสัมปยุตตจิตตุปบาท  เปนเหตุ   
นามชรา  นามมรณะ   คือขณะต้ังและขณะดับ  ของมหากิริยาญาณสัมปยุตตจิตตุปบาท  จึงเกดิขึ้น 
 ความเกิดขึ้นแหงกองทุกขแท ๆ ท้ังปวงน้ี   เพราะอาศัยปจจัยตาง ๆ   
มี  มหากิริยาญาณสัมปยุตตเจตนา  เปนตน   ดังท่ีไดกลาวมาแลวน้ี 
 

 

 

 



๒๓ 

๑๒.  มหากิริยาญาณวิปปยตุตจิต  ๔   เจตสิก  ๓๔       
 1 2 3 4 5 6 7 8 9 10 11 

 สังขาร วิญญาณ นาม ฉัฏฐายตนะ ผัสสะ เวทนา ปสาทะ อธิโมกข  ภวะ ชาต ิ ชรามรณะ 

อวิชชา   นามรูป สฬายตนะ   ตัณหา อุปาทาน    

..   

                  สงฺขารปจฺจยา  วิญฺาณํ วิฺญาณปจฺจยา  นามํ 
นามปจฺจยา  ฉฏฐายตนํ ฉฏฐายตนปจฺจยา  ผสฺโส ผสฺสปจฺจยา  เวทนา 
เวทนาปจฺจยา  ปสาโท ปสาทปจฺจยา  อธิโมกฺโข อธิโมกฺขปจฺจยา  ภโว 
ภวปจฺจยา  ชาติ    ชาติปจฺจยา  ชรามรณํ    เอวเมตสฺส  เกวลสฺส  ทุกขฺกขฺนฺธสฺส  สมุทโย  โหติ.     
 

 ๑.  เพราะมหากิริยาญาณวิปปยุตตเจตนา   เปนเหตุ   
มหากิริยาญาณวิปปยุตตจิต  จึงเกดิขึ้น            

๒.  เพราะมหากิริยาญาณวิปปยุตตจิต   เปนเหตุ............................เจตสิกขันธ ๓ 
ท่ีประกอบกับมหากิริยาญาณวิปปยุตตจิต   จึงเกิดขึน้  

๓.  เพราะเจตสิกขันธ ๓   ท่ีประกอบกับมหากิริยาญาณวิปปยุตตจิต   เปนเหตุ 
มนายตนะ  คือมหากิริยาญาณวิปปยุตตจิต  จึงเกดิขึ้น 

๔.  เพราะมนายตนะ    คือมหากิริยาญาณวิปปยุตตจิต   เปนเหตุ 
มโนสัมผัสสะ  ท่ีประกอบกับมหากิริยาญาณวิปปยุตตจิต  จงึเกดิขึ้น 

๕.  เพราะมโนสัมผัสสะ   ท่ีประกอบกับมหากิริยาญาณวิปปยุตตจิต   เปนเหตุ    
เวทนา  ท่ีประกอบกับมหากิริยาญาณวิปปยุตตจิต   จึงเกดิขึ้น 

๖.  เพราะเวทนา    ท่ีประกอบกับมหากิริยาญาณวิปปยุตตจิต   เปนเหตุ..................ปสาทะ 
คือศรัทธา  ท่ีประกอบกับมหากิริยาญาณวิปปยุตตจิต   จึงเกิดขึ้น 

๗.  เพราะปสาทะ    คือศรัทธา  ท่ีประกอบกับมหากิริยาญาณวิปปยุตตจิต   เปนเหตุ  
อธิโมกข    ท่ีประกอบกับมหากิริยาญาณวิปปยุตตจิต   จึงเกิดขึ้น 

๘.  เพราะอธโิมกข    ท่ีประกอบกับมหากิริยาญาณวิปปยุตตจิต   เปนเหตุ   
ภวะ  คือมหากิริยาญาณวปิปยุตตจิตตุปบาท (เวนอธิโมกข)  จึงเกิดขึ้น 

๙.  เพราะภวะ    คือมหากิริยาญาณวิปปยุตตจิตตุปบาท (เวนอธิโมกข)   เปนเหตุ   
              นามชาติ    คืออาการท่ีเกิดขึ้น  ของมหากิริยาญาณวิปปยุตตจิตตุปบาท   จึงเกิดขึ้น 
๑๐.  เพราะนามชาติ   คืออาการท่ีเกิดขึ้น  ของมหากิริยาญาณวิปปยุตตจิตตุปบาท  เปนเหตุ   
นามชรา  นามมรณะ   คือขณะต้ังและขณะดับ  ของมหากิริยาญาณวิปปยุตตจิตตุปบาท  จึงเกดิขึ้น 
 ความเกิดขึ้นแหงกองทุกขแท ๆ ท้ังปวงน้ี   เพราะอาศัยปจจัยตาง ๆ   
มี  มหากิริยาญาณวิปปยุตตเจตนา  เปนตน   ดังท่ีไดกลาวมาแลวน้ี 
 

 

 

 



๒๔ 

๑๓.  รปูาวจรกิริยาจิต  ๕   เจตสิก  ๓๕       
 1 2 3 4 5 6 7 8 9 10 11 

 สังขาร วิญญาณ นาม ฉัฏฐายตนะ ผัสสะ เวทนา ปสาทะ อธิโมกข  ภวะ ชาต ิ ชรามรณะ 

อวิชชา   นามรูป สฬายตนะ   ตัณหา อุปาทาน    

..   

                  สงฺขารปจฺจยา  วิญฺาณํ วิฺญาณปจฺจยา  นามํ 
นามปจฺจยา  ฉฏฐายตนํ ฉฏฐายตนปจฺจยา  ผสฺโส ผสฺสปจฺจยา  เวทนา 
เวทนาปจฺจยา  ปสาโท ปสาทปจฺจยา  อธิโมกฺโข อธิโมกฺขปจฺจยา  ภโว 
ภวปจฺจยา  ชาติ    ชาติปจฺจยา  ชรามรณํ    เอวเมตสฺส  เกวลสฺส  ทุกขฺกขฺนฺธสฺส  สมุทโย  โหติ.     
 

๑.  เพราะ  รูปาวจรกิริยาเจตนา   เปนเหตุ    รูปาวจรกิริยาจิต   จึงเกิดขึ้น 
๒.  เพราะรูปาวจรกิริยาจิต    เปนเหตุ     

เจตสิกขันธ ๓  ท่ีประกอบกับรูปาวจรกิริยาจิต   จงึเกิดขึ้น  
๓.  เพราะเจตสิกขันธ ๓   ท่ีประกอบกับรูปาวจรกิริยาจิต  เปนเหตุ 

มนายตนะ  คือรูปาวจรกิริยาจิต   จึงเกิดขึ้น 
๔.  เพราะมนายตนะ    คือรูปาวจรกิริยาจิต   เปนเหตุ 

มโนสัมผัสสะ  ท่ีประกอบกับรูปาวจรกิริยาจิต   จงึเกิดขึ้น 
๕.  เพราะมโนสัมผัสสะ   ท่ีประกอบกับรูปาวจรกิริยาจิต   เปนเหตุ    

เวทนา  ท่ีประกอบกับรูปาวจรกิริยาจิต   จึงเกิดขึ้น 
๖.  เพราะเวทนา    ท่ีประกอบกับรูปาวจรกิริยาจิต   เปนเหตุ   

ปสาทะ  คือศรัทธา  ท่ีประกอบกับรูปาวจรกิริยาจิต  จึงเกดิขึ้น 
๗.  เพราะปสาทะ    คือศรัทธา  ท่ีประกอบกับรูปาวจรกิริยาจิต   เปนเหตุ  

อธิโมกข  ท่ีประกอบกับรูปาวจรกิริยาจิต   จึงเกิดขึน้ 
๘.  เพราะอธโิมกข    ท่ีประกอบกับรูปาวจรกิริยาจิต   เปนเหตุ    

ภวะ  คือรูปาวจรกิริยาจิตตุปบาท (เวนอธิโมกข)   จงึเกิดขึ้น 
๙.  เพราะภวะ    คือรูปาวจรกิริยาจิตตุปบาท (เวนอธโิมกข)   เปนเหตุ    
              นามชาติ    คืออาการท่ีเกิดขึ้น  ของรูปาวจรกิริยาจิตตุปบาท   จึงเกดิขึ้น 
๑๐.  เพราะนามชาติ   คืออาการท่ีเกิดขึ้น  ของรูปาวจรกิริยาจิตตุปบาท   เปนเหตุ   
นามชรา  นามมรณะ   คือขณะต้ังและขณะดับ  ของรูปาวจรกิริยาจิตตุปบาท   จึงเกิดขึ้น  
 ความเกิดขึ้นแหงกองทุกขแท ๆ ท้ังปวงน้ี   เพราะอาศัยปจจัยตาง ๆ   
มี  รูปาวจรกิริยาเจตนา  เปนตน   ดังท่ีไดกลาวมาแลวน้ี 
  
 

 

 

 



๒๕ 

๑๔.  อรปูาวจรกิริยาจิต  ๔   เจตสิก  ๓๐       
 1 2 3 4 5 6 7 8 9 10 11 

 สังขาร วิญญาณ นาม ฉัฏฐายตนะ ผัสสะ เวทนา ปสาทะ อธิโมกข  ภวะ ชาต ิ ชรามรณะ 

อวิชชา   นามรูป สฬายตนะ   ตัณหา อุปาทาน    

..   

                  สงฺขารปจฺจยา  วิญฺาณํ วิฺญาณปจฺจยา  นามํ 
นามปจฺจยา  ฉฏฐายตนํ ฉฏฐายตนปจฺจยา  ผสฺโส ผสฺสปจฺจยา  เวทนา 
เวทนาปจฺจยา  ปสาโท ปสาทปจฺจยา  อธิโมกฺโข อธิโมกฺขปจฺจยา  ภโว 
ภวปจฺจยา  ชาติ    ชาติปจฺจยา  ชรามรณํ    เอวเมตสฺส  เกวลสฺส  ทุกขฺกขฺนฺธสฺส  สมุทโย  โหติ.     
 

๑.  เพราะ  อรูปาวจรกิริยาเจตนา   เปนเหตุ    อรูปาวจรกิริยาจิต   จงึเกดิขึ้น 
๒.  เพราะอรูปาวจรกิริยาจิต  เปนเหตุ     

เจตสิกขันธ ๓  ท่ีประกอบกับอรูปาวจรกิริยาจิต   จงึเกิดขึ้น  
๓.  เพราะเจตสิกขันธ ๓   ท่ีประกอบกับอรูปาวจรกิริยาจิต  เปนเหตุ 

มนายตนะ  คืออรูปาวจรกิริยาจิต   จึงเกิดขึ้น 
๔.  เพราะมนายตนะ    คืออรูปาวจรกิริยาจิต   เปนเหตุ 

มโนสัมผัสสะ  ท่ีประกอบกับอรูปาวจรกิริยาจิต   จงึเกิดขึ้น 
๕.  เพราะมโนสัมผัสสะ   ท่ีประกอบกับอรูปาวจรกิริยาจิต   เปนเหตุ    

เวทนา  ท่ีประกอบกับอรูปาวจรกิริยาจิต   จงึเกดิขึ้น 
๖.  เพราะเวทนา    ท่ีประกอบกับอรูปาวจรกิริยาจิต   เปนเหตุ   

ปสาทะ  คือศรัทธา  ท่ีประกอบกับอรูปาวจรกิริยาจิต   จงึเกดิขึ้น 
๗.  เพราะปสาทะ    คือศรัทธา  ท่ีประกอบกับอรูปาวจรกิริยาจิต   เปนเหตุ  

อธิโมกข  ท่ีประกอบกับอรูปาวจรกิริยาจิต   จึงเกิดขึน้ 
๘.  เพราะอธโิมกข    ท่ีประกอบกับอรูปาวจรกิริยาจิต   เปนเหตุ    

ภวะ  คืออรูปาวจรกิริยาจติตุปบาท (เวนอธิโมกข)   จึงเกดิขึ้น 
๙.  เพราะภวะ   คืออรูปาวจรกิริยาจิตตุปบาท (เวนอธิโมกข)   เปนเหตุ    
              นามชาติ    คืออาการท่ีเกิดขึ้น  ของอรูปาวจรกิริยาจิตตุปบาท   จึงเกิดขึ้น 
๑๐.  เพราะนามชาติ   คืออาการท่ีเกิดขึ้น  ของอรูปาวจรกิริยาจิตตุปบาท   เปนเหตุ   
นามชรา  นามมรณะ   คือขณะต้ังและขณะดับ  ของอรูปาวจรกิริยาจิตตุปบาท   จงึเกดิขึ้น  
 ความเกิดขึ้นแหงกองทุกขแท ๆ ท้ังปวงน้ี   เพราะอาศัยปจจัยตาง ๆ   
มี  อรูปาวจรกิริยาเจตนา  เปนตน   ดงัท่ีไดกลาวมาแลวน้ี 
    
  

 

 



๒๖ 

๑. อกศุลบท 
 

 

๑.  ทิฏฐิคตสัมปยุตตจิต  ๔   เจตสิก  ๒๑    
1 2 3 4 5 6 7 8 9 10 11 12 

อวิชชา สังขาร วิญญาณ นาม ฉัฏฐายตนะ ผัสสะ เวทนา ตัณหา อุปาทาน ภวะ ชาต ิ ชรามรณะ 
   นามรูป สฬายตนะ        

  

 

๒.  ทิฏฐิคตวิปปยุตตจิต  ๔   เจตสิก  ๒๑   
1 2 3 4 5 6 7 8 9 10 11 12 

อวิชชา สังขาร วิญญาณ นาม ฉัฏฐายตนะ ผัสสะ เวทนา ตัณหา อธิโมกข ภวะ ชาต ิ ชรามรณะ 

   นามรูป สฬายตนะ    อุปาทาน    

  

 

๓.  โทสมูลจิต  ๒   เจตสิก  ๒๒   
1 2 3 4 5 6 7 8 9 10 11 12 

อวิชชา สังขาร วิญญาณ นาม ฉัฏฐายตนะ ผัสสะ เวทนา ปฏิฆะ อธิโมกข ภวะ ชาต ิ ชรามรณะ 
   นามรูป สฬายตนะ   ตัณหา อุปาทาน    

  

 

๔.  วิจิกิจฉาสัมปยุตตจิต  ๑   เจตสิก  ๑๕ 
1 2 3 4 5 6 7 8   9 10 11 

อวิชชา สังขาร วิญญาณ นาม ฉัฏฐายตนะ ผัสสะ เวทนา วิจิกิจฉา  ภวะ ชาต ิ ชรามรณะ 
   นามรูป สฬายตนะ   ตัณหา อุปาทาน    

  

 

๕.  อุทธัจจสัมปยุตตจิต  ๑   เจตสิก  ๑๕   
1 2 3 4 5 6 7 8 9 10 11 12 

อวิชชา สังขาร วิญญาณ นาม ฉัฏฐายตนะ ผัสสะ เวทนา อุทธัจจะ อธิโมกข ภวะ ชาต ิ ชรามรณะ 
   นามรูป สฬายตนะ   ตัณหา อุปาทาน    

.. 

 

 

 

 

 

 



๒๗ 

๒. กศุลบท 

 

 

๑.  มหากุศลญาณสัมปยุตตจิต  ๔   เจตสิก  ๓๘ 
๒.  มหากุศลญาณวิปปยุตตจิต  ๔   เจตสิก  ๓๗    

๓.  รูปาวจรกุศลจิต  ๕     เจตสิก  ๓๕    
๔.  อรูปาวจรกุศลจิต  ๔   เจตสิก  ๓๐    
๕.  โลกุตตรกุศลจิต  ๔    เจตสิก  ๓๖ 

     
1 2 3 4 5 6 7 8 9 10 11 12 

กุศลมูล สังขาร วิญญาณ นาม ฉัฏฐายตนะ ผัสสะ เวทนา ปสาทะ อธิโมกข ภวะ ชาต ิ ชรามรณะ 

อวิชชา   นามรูป สฬายตนะ   ตัณหา อุปาทาน    

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



๒๘ 

๓. อพยากตบท 
 

 

๑.  ทวิปญจวิญญาณจิต  ๑๐   สัพพ. เจตสิก  ๗  
      

 1 2 3 4 5 6   7 8 9 

 สังขาร วิญญาณ นาม ฉัฏฐายตนะ ผัสสะ เวทนา   ภวะ ชาต ิ ชรามรณะ 

อวิชชา   นามรูป สฬายตนะ   ตัณหา อุปาทาน    

  

 

๒.  สัมปฏิจฉนจิต  ๒    อัญญ. เจตสิก  ๑๐ 
๓.  สันตีรณจิต  ๓       อัญญ. เจตสิก  ๑๑       
๔.  อาวัชชนจิต  ๒      อัญญ. เจตสิก  ๑๑       

๕.  หสิตุปปาทจิต  ๑    เจตสิก  ๑๒       
   

 1 2 3 4 5 6  7 8 9 10 

 สังขาร วิญญาณ นาม ฉัฏฐายตนะ ผัสสะ เวทนา  อธิโมกข  ภวะ ชาต ิ ชรามรณะ 

อวิชชา   นามรูป สฬายตนะ   ตัณหา อุปาทาน    

  

  

๖.  มหาวิบากญาณสัมปยุตตจิต  ๔   เจตสิก  ๓๓ 
๗.  มหาวิบากญาณวิปปยุตตจิต  ๔  เจตสิก  ๓๒       
๘.  รูปาวจรวิปากจิต  ๕      เจตสิก  ๓๕       

๙.  อรูปาวจรวิปากจิต  ๔    เจตสิก  ๓๐       
๑๐.  โลกุตตรวิปากจิต  ๔   เจตสิก  ๓๖       
๑๑.  มหากิริยาญาณสัมปยุตตจิต  ๔   เจตสิก  ๓๕       

๑๒.  มหากิริยาญาณวิปปยุตตจิต  ๔   เจตสิก  ๓๔       
๑๓.  รูปาวจรกิริยาจิต  ๕     เจตสิก  ๓๕       

๑๔.  อรูปาวจรกิริยาจิต  ๔   เจตสิก  ๓๐       
    

 1 2 3 4 5 6 7 8 9 10 11 

 สังขาร วิญญาณ นาม ฉัฏฐายตนะ ผัสสะ เวทนา ปสาทะ อธิโมกข  ภวะ ชาต ิ ชรามรณะ 

อวิชชา   นามรูป สฬายตนะ   ตัณหา อุปาทาน    

  

 

 

 

 



๒๙ 
 

1 2 3 4 5 6 7 8 9 10 11 12 

อวิชชา  สังขาร วิญญาณ  นามรูป สฬายตนะ  ผัสสะ เวทนา  ตัณหา อุปาทาน  กัม อุปะ ชาต ิ ชรามรณะ 

สมุทยสัจจะ ทุกขสัจจะ สมุทยสัจจะ ทุกขสัจจะ 

 

๑. จงจาํแนกองคป์ฏิจจสมปุปาท   โดยสจัจะ  (ตามอภิธรรมภาชนียนัย)              

ตอบ จําแนกองคปฏิจจสมุปปาทโดยสัจจะ  ดังน้ี      (50).............หนา 172)                                
 อวิชชา  สังขาร     จัดเปน  สมุทยสัจจะ 
 วิญญาณ  นามรูป  สฬายตนะ  ผัสสะ  เวทนา จัดเปน  ทุกขสัจจะ 
 ตัณหา  อุปทาน  กัมมภวะ     จัดเปน  สมุทยสัจจะ 
 อุปปตติภวะ  ชาติ  ชรามรณะ   จัดเปน  ทุกขสัจจะ 
 

๒.  การแสดงปฏิจจสมุปบาทธรรมของพระสมัมาสมัพทุธเจ้า   มีอยู่  ๒  นัยนั�น   

คืออะไรบ้าง   ต่างกนัอย่างไร       (44,  47,  51,  52,  53,  58).............หนา 180)  

ตอบ การแสดงปฏิจจสมุปบาทธรรมของพระสัมมาสัมพุทธเจา   มีอยู  ๒ นัย  คือ  
สุตตันตภาชนียนัย  และอภิธรรมภาชนียนัย 

 การแสดงโดยสุตตันตภาชนียนัย  ไดแสดงถึงความเปนไปแหงปฏิจจสมุปบาท   
ในจิตหลาย ๆ ดวง   ชื่อวา  นานาจิตตักขณิกปฏิจจสมุปบาท 
สวนการแสดงโดยอภิธรรมภาชนียนัย  ไดแสดงถึงความเปนเปนไปแหงปฏิจจสมุปบาท 
ในจิตดวงหน่ึง ๆ   ชื่อวา  เอกจิตตักขณิกปฏิจจสมุปบาท 

 

๓.   ในอภิธรรมภาชนียนัยนั�น   แบ่งการแสดงออกเป็นกี�พวก   คืออะไรบ้าง 

(อภิธัมมภาชนียนัย  ในจิต ๘๙  เจตสิก ๕๒   แบงเปนกี่พวก   คืออะไรบาง)   
ตอบ ในอภิธรรมภาชนียนัย  แบงการแสดงออกเปน  ๓  พวก  คือ 
          ๑. อกุศลบท     ๒. กุศลบท      ๓. อพยากตบท 
  

๔. ในการที�อภิธรรมภาชนียนัย  พระพทุธองคไ์ม่ทรงแสดงโสกะ  ปริเทวะ เป็นต้น 

ซึ�งเป็นผลของชาตินั�น   เพราะเหตไุร            (55).............หนา 182)               

ตอบ ในการท่ีอภิธรรมภาชนียนัย  พระพุทธองคไมทรงแสดงโสกะ  ปริเทวะ  เปนตน 
ซ่ึงเปนผลของชาติน้ัน   เพราะในจิตตักขณะดวงหน่ึง ๆ น้ัน   โสกะ  ปริเทวะ เปนตน 
เหลาน้ี  ยอมเกิดขึ้นไมได    
และอีกประการหน่ึง  โสกะ  ปริเทวะ เปนตนเหลาน้ี   กไ็มไดเกิดในภูมิท่ัวไป   
เชน  ในรูปภูมิ  อรูปภูมิ   ดวยเหตุน้ีพระพุทธองคจึงไมทรงแสดงโสกะ  ปริเทวะ เปนตน   
ใหเปนผลของชาติ 

 

 
 



๓๐ 

 
เก็บทุกรายละเอียด   ที่จําเปน 

เก็บทุกประเด็น  ที่สําคัญ 

 เก็บไวทุกความตองการ  เพื่อคนพิเศษเชนคุณ  

 

 
เหมาะสําหรับนักศึกษาพระอภิธรรม 

ช้ัน  มัชฌิมอาภิธรรมิกะโท 
 

ใชเปนคูมือประกอบการเรียน 
ทบทวนเร่ืองที่เรียนแลว 

เตรียมตัวสอบ 

 

 

 

 

 

 

 
 รวบรวมโดย 

  

พระมหาพิชิต  รตินฺธโร   ป.ธ. ๙ / ๒๕๕๖ 
อภิธรรมบัณฑิต  รุนที ่๕๙ / ๒๕๖๕                           

    

 

 

 



๓๑ 

 

ใบแทรก 
 

หนา  31 
หนา  32 

หนา  33  
 



๓๑ 

เอกจิตตกัขณิกปฏิจจสมุปบาท 
(อกุศลบท) 

 

๑.  ทิฏฐิคตสมัปยตุตจิต ๔ ๒.  ทิฏฐิคตวิปปยตุตจิต ๔ ๓.  โทสมลูจิต ๒ ๔.  วิจิกิจฉาสมัปยตุตจิต ๑ ๕.  อทุธจัจสมัปยตุตจิต ๑ 

1. อวิชชา =  โมหะ 1. อวิชชา =  โมหะ 1. อวิชชา =  โมหะ 1. อวิชชา =  โมหะ 1. อวิชชา =  โมหะ 

2. สังขาร =  เจตนา 2. สังขาร =  เจตนา 2. สังขาร =  เจตนา 2. สังขาร =  เจตนา 2. สังขาร =  เจตนา 

3. วิญญาณ =  ทิฏฐ.ิสัม.4 3. วิญญาณ =  ทิฏฐ.ิวิป.4 3. วิญญาณ =  โทส.2 3. วิญญาณ =  วิจิ.สัม.1 3. วิญญาณ =  อุทธัจ.สัม.1 

4. นาม =  เจตสิก 21 4. นาม =  เจตสิก 21 4. นาม =  เจตสิก 22 4. นาม =  เจตสิก 15 4. นาม =  เจตสิก 15 

5. ฉัฏฐา =  ทิฏฐ.ิสัม.4 5. ฉัฏฐา =  ทิฏฐ.ิวิป.4 5. ฉัฏฐา =  โทส.2 5. ฉัฏฐา =  วิจิ.สัม.1  5. ฉัฏฐา =  อุทธัจ.สัม.1 

6. ผัสสะ =  ผัสสะ 6. ผัสสะ =  ผัสสะ 6. ผัสสะ =  ผัสสะ 6. ผัสสะ =  ผัสสะ 6. ผัสสะ =  ผัสสะ 

7. เวทนา =  เวทนา 7. เวทนา =  เวทนา 7. เวทนา =  เวทนา 7. เวทนา =  เวทนา 7. เวทนา =  เวทนา 

8. ตัณหา =  โลภะ 8. ตัณหา =  โลภะ 8. ปฏิฆะ =  ปฏิฆะ 8. วิจิกิจฉา =  วิจิกิจฉา  8. อุทธัจจะ =  อุทธัจจะ 

9. อุปาทาน =  ทิฏฐ ิ 9. อธิโมกข =  อธิโมกข 9. อธิโมกข =  อธิโมกข   9. อธิโมกข =  อธิโมกข 

10. ภวะ =  จิต + เจ.  10. ภวะ =  จิต + เจ.  10. ภวะ  =  จิต + เจ.  9. ภวะ =  จิต + เจ.   10. ภวะ =  จิต + เจ.       

11. ชาติ =  ขณะเกิด 11. ชาติ =  ขณะเกิด 11. ชาติ =  ขณะเกิด 10. ชาติ =  ขณะเกิด 11. ชาติ =  ขณะเกิด 

12. ชรา =  ขณะตั้ง 12. ชรา =  ขณะตั้ง 12. ชรา =  ขณะตั้ง 11. ชรา =  ขณะตั้ง 12. ชรา =  ขณะตั้ง 

     มรณะ =  ขณะดับ      มรณะ =  ขณะดับ      มรณะ =  ขณะดับ      มรณะ =  ขณะดับ      มรณะ =  ขณะดับ 

 

 

  

 
P C.  02 - 02 - 2562 

จิต 1 + เจตสิก 

 ชาติ      ชรา      มรณะ   

 ภวะ   



๓๒ 

๓.  โทสมูลจิต ๒   เจตสิก ๒๒ 
  

1 2 3 4 5 6 7 8 9 10 11 12  

อวิชชา สังขาร วิญญาณ นาม ฉัฏฐายตนะ ผัสสะ เวทนา ปฏิฆะ อธิโมกข ภวะ ชาติ ชรามรณะ เอวเมตสฺส 

                ความเกิดขึ้น 

           ขณะตั้งและขณะดับ 

          อาการที่เกิดขึ้น  

         โทสมลู - จิตตปุบาท  

        อธิโมกข    

       ปฏิฆะ     

      เวทนา      

     มโนสัมผสัสะ       

        มนายตนะ        

   เจตสิกขันธ ๓         

  โทสมลูจิต          

 อปุญญาภิสังขาร  คือ          

 โทสมลู - อกศุลเจตนา         

อวิชชา            
             

  

 



๓๓ 
๑.  ทิฏฐิคตสมัปยตุตจิต ๔           

1 2 3 4 5 6 7 8 9 10 11 12 

อวิชชา สังขาร วิญญาณ นาม ฉัฏฐายตนะ ผัสสะ เวทนา ตัณหา อุปาทาน ภวะ ชาติ ชรามรณะ 
   นามรูป สฬายตนะ        

  

๒.  ทิฏฐิคตวิปปยตุตจิต ๔    (ขอ 53 ป 57) 

1 2 3 4 5 6 7 8 9 10 11 12 

อวิชชา สังขาร วิญญาณ นาม ฉัฏฐายตนะ ผัสสะ เวทนา ตัณหา อธิโมกข ภวะ ชาติ ชรามรณะ 
   นามรูป สฬายตนะ    อุปาทาน    

  

๓.  โทสมลูจิต ๒     

1 2 3 4 5 6 7 8 9 10 11 12 

อวิชชา สังขาร วิญญาณ นาม ฉัฏฐายตนะ ผัสสะ เวทนา ปฏิฆะ อธิโมกข ภวะ ชาติ ชรามรณะ 
   นามรูป สฬายตนะ   ตัณหา อุปาทาน    

  

๔.  วิจิกิจฉาสมัปยตุตจิต ๑     

1 2 3 4 5 6 7 8   9 10 11 

อวิชชา สังขาร วิญญาณ นาม ฉัฏฐายตนะ ผัสสะ เวทนา วิจิกิจฉา  ภวะ ชาติ ชรามรณะ 
   นามรูป สฬายตนะ   ตัณหา อุปาทาน    

  

๕.  อทุธจัจสมัปยตุตจิต ๑     

1 2 3 4 5 6 7 8 9 10 11 12 

อวิชชา สังขาร วิญญาณ นาม ฉัฏฐายตนะ ผัสสะ เวทนา อุทธัจจะ อธิโมกข ภวะ ชาติ ชรามรณะ 
   นามรูป สฬายตนะ   ตัณหา อุปาทาน    

 พ 

เพราะ.........................................เปนเหต.ุ........................................จึงเกิดขึ้น  


